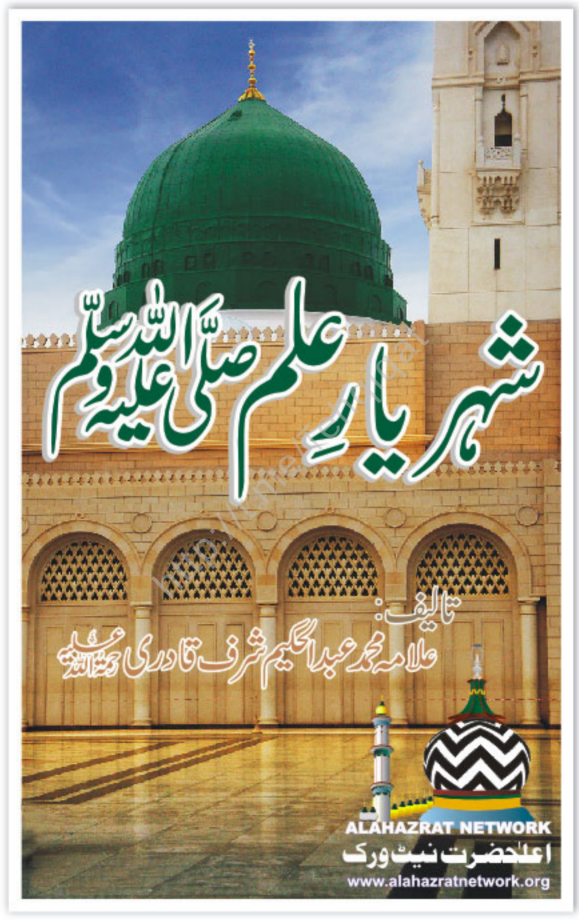
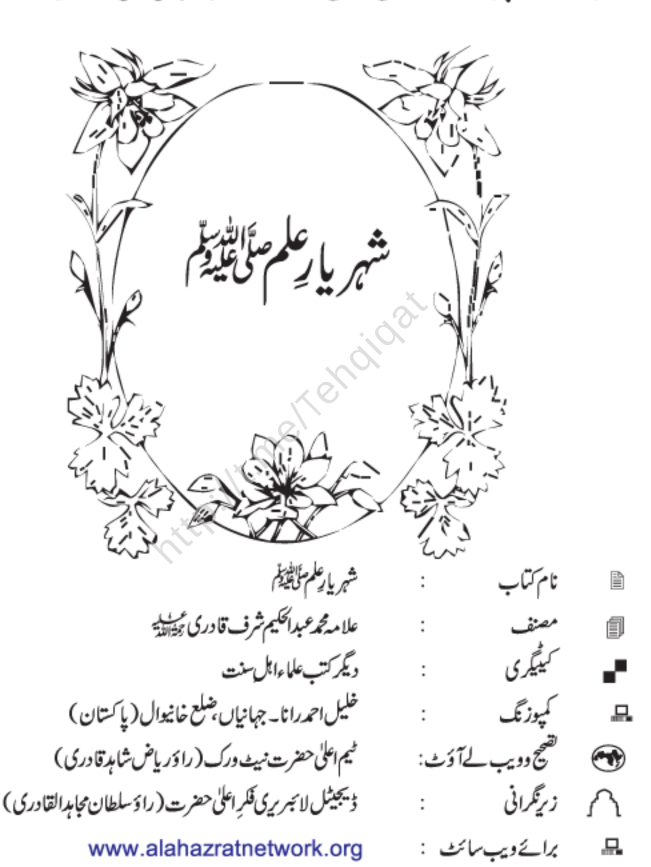
https://ataunnabi.blogspot.com/



Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



#### کتب ِ علماء اہل سنت کا آن لائن سلسله ...اب بہتر فارمیث کے ساتھ



# شهريا رعلم ملاثليكم

تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے، جو ظاہراور پوشیدہ کا جاننے والا ہے، اس کے لئے آسانوں اورز مین کے غیب کاعلم ہے، اللہ تعالیٰ نے اپنے انبیاء کوغیب کی جو خبریں چاہیں بذر بعدوجی عطافر مائیں، اور صلاۃ وسلام ہو اس کے برگزیدہ رسول سکاٹیکی اور اُمیدوں کے مرکز نبی سکاٹیکی اور آپ کی پیکر تقویٰ وطہارت آل پاک اور اصحاب بر۔

الله تعالی نے اپنے نبی کریم مالی کی کے سی کا اللہ کے کہ آئی کے کہ اللہ کا لات سے نوازا،ان میں سے ایک بیہ ہے کہ آپ کو تمام اوّلین وآخرین کے علوم سے زیادہ علوم عطافر مائے ،اور آپ کو بہت می خفی چیزوں پر آگا ہی فرمائی ،اور بیاللہ تعالیٰ کی عادت شریفہ ہے کہ وہ اپنے آئی ہے بندول یعنی انبیاء کرام اوراولیاء عظام پڑخفی چیزیں منکشف فرما تا ہے۔

# غيب كى تعريف

دلائل کے بیان کرنے سے پہلے ضروری ہے کہ غیب کی تعریف کی جائے، تا کہ مقصد واضح طور پرسا منے آجائے، علامہ بیضاوی فرماتے ہیں:

غیب سے مرادوہ چیز ہے جس کا ادراک نہ حواس کرسکیں اور نہ ہی بید بدا ہے۔ عقل سے معلوم ہوسکے،اس کی دوشمیں ہیں۔

> ا ـ وه غيب ہے جس پر كوئى دليل قائم نه جو، الله تعالى كاس فرمان مبارك "وَعِندَةُ مَفَاتِهُ الْفَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ"

(سورة الانعام ، آيت ۵۹)

"اوراس کے پاس غیب کی جابیاں ہیں جنہیں اس کے سواکوئی نہیں جانتا"

سے مرادیمی ہے۔

۲۔وہ غیب ہے جس پر دلیل قائم کی گئی ہو، جیسے خالق کا نئات اوراس کی صفات، قیامت اوراس کے حالات، اور اس آیت" یُوٹِمِنُونَ بِالْغَیْب" میں یہی مراد ہے۔

( قاضى عبدالله بينياوي تفسير بينياوي، برحاشيه سالكوني م ١٢٨)

الله تعالى كارشاد "يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ"كَ تَفْسِر مِن علامه بيضاوي لكهة بين:

"لغت میں ایمان کامعنی تقیدیق ہے ..... بعض اوقات اس کا اطلاق وثوق کے معنی پر بھی ہوتا ہے ، اور اللہ تعالیٰ کے اس فرمان "یؤمِنُونَ بِالْغَیْب" میں دونوں معنی مناسب ہیں۔

( قاضى عبدالله بيضاوى تفسير بيضاوى ، برحاشيه سالكوفى جس٢٢٣ \_١٢٢٠)

ان دونوں تصریحات سے واضح ہوگیا کہ عام مومن اس غیب کو جانتے ہیں، جس پردلیل قائم ہو، کیونکہ جب ایمان کامعنی تصدیق ہو، کیونکہ جب ایمان کامعنی تصدیق ہو، کو تصلمان غیب کو کامعنی تصدیق ہے اور تصدیق ہے اور تصدیق ہے اور تصدیق ہے اور اللہ تعالیٰ کا بتانا اس کی سب سے قوی دلیل جانے ہیں اور وہ اس غیب کو جان سکتے ہیں جس پر دلیل قائم ہو، اور اللہ تعالیٰ کا بتانا اس کی سب سے قوی دلیل ہے۔

علامه ذرقانی فرماتے ہیں:

"الله تعالى في جميس غيب برايمان لاف كالس صورت مكلف كيا ب، جب كهوه جمارك لي بعض اوقات غيب كه دواز مرفول ديتا ب، امام غزالى رحمه الله تعالى ف"احياء العلوم" كردواشي ميس اس طرف اشاره فرمايا بيئ -

(علامهُ ين عبرالإقى زرقاني ،شرح مواب لدنيه ج ٤٠٩٥)

غور کا مقام ہے کہ جب عام مسلمانوں کا بیرحال ہے کہ (وہ غیب جانتے ہیں) توسوچنے کہ اولیاء کرام اور انبیاء کرام اور خصوصاً حضور سیدعالم من اللیز کے علم غیب کا کیاعالم ہوگا؟

# قرآنی آیات

قرآن کریم کی بہت ی آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کالٹیکی کو بہت سے تفی امور کاعلم عطافر مایا ہے، ہم ان میں سے چند آیات کا ذکر کرتے ہیں۔

ا- مَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَجْتَبِي مِن رُّسُلِهِ مَن يَشَاءُ

(سورة آل عمران،آيت 14)

"الله تعالیٰ کی شان نہیں کہ تہمیں غیب برآگاہ کردے، ہاں! الله تعالیٰ چن لیتا ہے جے

جاہے،اوروہ اللہ تعالیٰ کےرسول ہیں'۔

٢- عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِن رَّسُولِ (سورة الجن، آیت ٢٦)

" و بَی ذاتی طور پر ہرغیب کا جانئے والا ہے، تو وہ اپنے غیب خاص پر اپنے پہندیدہ رسولوں
کےعلاوہ کسی کوکامل اطلاع نہیں دیتا''۔

س- تِلْكَ مِنْ أَنبَاء الْفَيْب نُوحِيْهَا إِلَيْكَ (سورة مود، آيت ٣٩)

د'اے نبی (مَّالِیَّا الْمَالِیُ الْمَالِیُ اللَّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلْیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلْیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلْمُ اللّهِ عَلْهُ اللّهِ عَلْمُ اللّهِ عَلْهُ اللّهِ عَلْمُ اللّهُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلْمُ اللّهِ اللّهِ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهِ اللّهِ عَلْمُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ

(سورة النساء آيت ١١٣)

''اورآپ کووہ علوم غیبیداورا حکام شرع سکھائے جن کوآپ خودنہیں جان سکتے تھے اور آپ پر اللہ تعالیٰ کا ہوافضل ہے''۔

٢-الدَّحْمَنُ (١)عَلَّمَ الْقُوْآنَ (٢) عَلَقَ الْإِنسَانَ (٣)عَلَّمَهُ الْبَيْانَ (٣) (سورة الرَّمْن)
د رحمان نے (اپنے محبوب مصطفے منافید فی کو آن سکھایا آی نے انسان کامل (محمصطفے منافید فی کو رحمان نے (اپنے محبوب محمصطفے منافید فی کون (یعنی جو پچھ ہوا طاور جو پچھ ہوگا) کا بیان منافید کی سکھایا ''۔

# احاديث مباركه

اس موضوع پر کثیراحادیث وارد ہیں، ہم اختصار کے پیش نظراس جگہ صرف چنداحادیث پیش کرتے ہیں، حضرت معاذ ابن جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے روایت ہے کہ ایک روز حضورا قدس ملی ایک کوئیے کی نماز میں تاخیر ہوگئ، پھر آپ ملی ایک ایک لائے اور نماز پڑھانے کے بعد فرمایا!

" بے شک ہم جمہیں بتاتے ہیں کہ آج صبح تمہارے پاس آنے سے ہمیں کس چیز نے روکا، ہم رات کو کھڑے ہوئے اور جس قدر اللہ تعالیٰ نے چاہا ہم نے نماز پڑھی، پس نماز میں او گھ آگئی، یہاں تک کہ ہم بیدار ہوئے تو ہم اپنے رب کی بارگاہ میں بہترین حالت میں حاضر تھے، اللہ تعالیٰ نے فر مایا: اے محمد (منگاٹیکٹے) کیا آپ جانتے ہیں؟ کہ مقربین فرشتے کس چیز کے بارے میں جھگڑ رہے تھے؟ میں نے عرض کیا: اے میرے رب میں نہیں جانتا، پس ہم نے دیکھا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنا دست رحمت

(وضاحت۔حدیث شریف میں اللہ تعالیٰ کے لئے یک اور اُنٹ فیل کا اثبات ہے، اور بیاز قبیل متشابہات ہے، جس کی حقیقت تک ہماری عقل کی رسائی نہیں ہے، اللہ تعالی جسم، ہاتھ اور پوروں سے پاک ہے۔ شرف قادری) ہمارے کا ندھوں کے درمیان رکھا، یہاں تک کہ ہم نے اس کے پوروں کی شخت کے این میں محسوس کی، پس ہمارے لئے ہر چیز روشن ہوگئی اور ہم نے اسے پہچان لیا''۔

(الام احد بن تنبل مسندالام احد بن تنبل مطبوعه والانفكر ، بيروت ، ج ۵ جس ٢٢٢٢)

" حضرت ابو برصدین رضی الله تعالی عند سے روایت ہے کہ رسول الله مالی فی الله تعالی عند سے روایت ہے کہ رسول الله مالی جگہ تشریف فرما رہے، یہاں تک کہ جب چاشت کا وقت ہوا، رسول الله مالی آئے گہ تشریف فرما رہے، یہاں تک کہ ظہر، عصر، مغرب اور عشاء اوا فرمائی، اس دوران آپ نے کسی سے گفتگونیس فرمائی، پھرا کے اُٹھ کر گھر تشریف لے گئے، حضرت ابو بکر صدیق نے سوال کیا تو آپ نے فرمایا: ہاں! ہمارے سامنے دنیا اور آخرت میں ہونے والے تمام امور پیش کئے گئے۔"

(الم الحدين فنبل مندالم م الحدين فنبل مظبوروا دالفكر، بيروت، ج٥، ص١٢٢)

'' طارق ابن شہاب روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کوفر ماتے ہوئے سنا: کہ نبی اکرم ملی بیان مارے درمیان کھڑے ہوئے تو ہمیں مخلوق کی ابتدا سے لے کر جنتیوں کے جنت اور دوز خیوں کے دوزخ میں داخل ہونے کی خبر دی، اسے جس نے یا در کھا سویا در کھا، جو بھول گیا سو بھول گیا''۔

(الام محمد بن المعيل بخارى محيح بخارى ، عجبًا تى دېلى ، چا، م سام ۲۵)

" حضرت حذیفہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ ہمارے درمیان حضور نبی کریم مظافید کم کے میں ہوئے، آپ نے مجلس میں قیامت تک ہونے والی کوئی چیز نہیں چھوڑی جسے بیان نہ فرمادیا ہو، جس نے اِسے یا در کھا، یا در کھا اور جس نے بھلادیا، بھلادیا، میرے ساتھیوں کواس واقعہ کاعلم ہے، ان میں سے کوئی چیزیائی جاتی ہے جسے میں بھول

چکا ہوتا ہوں،اسے میں دیکھتا ہوں تو وہ یا د آ جاتی ہے، جیسے کہ ایک فخض دوسر سے مخض کے چہرے کو یا دکرتا ہو، جب وہ اس سے غائب ہوجا تا ہے، پھر جب اسے دیکھتا ہے تو پہچان لیتا ہے''۔

(ا مام سلم بن تحاج قشیری مسلم شریف، مجتباتی دیلی، ج۲ می ۳۹۰)

"خضرت ابوزیدرضی الله تعالی عنه بیان کرتے ہیں کہ رسول الله مظافی نے ہمیں صبح کی نماز پڑھائی، اور منبر پرتشریف فرما ہو کر ہمیں خطاب فرمایا، یہاں تک کہ ظہر کا وقت آگیا، چنا نچہ آپ اُترے اور نماز پڑھائی، پھر منبر پرتشریف فرما ہوئے اور ہمیں عصر تک خطاب فرمایا، پھر اُترے اور نماز اوا فرمائی اور پھر منبر پرجلوہ افروز ہوئے اور ہمیں خطاب فرمایا حتیٰ کہ سورج غروب ہوگیا، پس آپ نے ہمیں گزشتہ اور آنے والے واقعات کی خبر دی، پس ہم ہیں سے سب سے بڑا عالم وہ ہے جوزیا وہ حافظے والا ہے'۔

(امام سلم بن بحاج قشیری مسلم شریف، مجتبائی دیلی، ج۲جس ۴۹۹)

" حضرت ثوبان رضى الله تعالى عنه مه مروى ب كه نبى اكرم تاليني في فرمايا:

بے شک اللہ تعالی نے ہمارے لئے زمین کوسمیٹ دیا، یہاں تک کہ ہم نے اس کے مشرقی اور مغربی حصوں کود مکھ لیا ہے'۔ ہے'۔

(امام سلم بن فحاج قشیری مسلم شریف ، حجتا کی دہلی ، ج ۲ جس ۴۹۹)

حضرت انس بن ما لک رضی الله تعالی عند سے روایت ہے کہ کچھلوگوں نے حضور نبی اکرم ملاہیم ہے بکثر ت سوال کئے، پس ایک دن آ یے تشریف لائے اور منبر پرجلوہ افر وز ہوکر فرمایا:

'' پوچھوہم سے! تم جس چیز کے بارے میں بھی سوال کرو گے ہم جواب دیں گے(یہاں تک کہ حضرت انس بن ما لک نے کہا)ایک آ دمی جس کی نسبت اس کے باپ کے علاوہ دوسرے شخص کی طرف کی جاتی تھی ،اس نے عرض کیا!اے اللہ تعالیٰ کے نبی میراباپ کون ہے؟ آپ می اللیظم نے فرمایا! تیراباپ حذا فہہے''۔

(ا مام سلم بن تحاج قشیری مسلم شریف، محبتاتی دیلی، چ۲جس ۳۹۰)

ہم کہتے ہیں کہا گراللہ تعالیٰ نے اپنے نبی ماللہ کا اُلیکی کا کو وسیع علم ندعطا فر مایا ہوتا تو حضور نبی اکرم ماللیکی بطور چیلنج مطلقاً بیرند فرماتے کہ جوجیا ہو یوچھو۔

مشہورمفسرسُدَی کہتے ہیں کہرسول الله مالی نے فرمایا کہ ہمارے سامنے ہماری اُمت مٹی کی مورتیوں کی شکل میں

پیش کی گئی، جیسے حضرت آ دم علیہ السلام کے سامنے پیش کی گئی تھی، ہمیں بتایا گیا کہ ان میں سے کون ہم پر ایمان لائے گا اور کون ہمارا اٹکار کر کے کا فر ہوگا، یہ بات منافقین کو پینچی تو انہوں نے بطور استہزاء کہا کہ محمد (منافینیز) کا خیال ہے کہ جولوگ ابھی پیدا بھی نہیں ہوئے ان کے بارے میں جانے ہیں کہ ان میں سے کون ان پر ایمان لائے گا اور کون ان نکار کرے گا، حالا نکہ ہم ان کے ساتھ ہیں اور وہ ہمیں پہچانے نہیں، جب یہ بات رسول اللہ منافینیز کو پینچی تو آپ منافیز کے منبر پر کھڑے ہوکراللہ تعالی کی حمد وثنا بیان کی اور فرمایا:

(الام على بن محدا براتيم بغدادي تفسير خان مطبوعه مصطفة الباني مصر: جهام ٣٨٢)

امام بخاری، حضرت ابوموی اشعری رضی اُللہ تعالی عند سے روایت کر تے ہیں کہ ٹی اکرم مالی کی سے ایسی اشیاء کے بارے میں سوال کیا جنہیں آپ نے ناپند فرمایا، جب لوگوں نے اس قتم کے بکثرت سوالات کئے تو آپ مالی کی خوچاہ ہوہم سے پوچھو، پس ایک شخص نے پوچھا میرا باپ کون ہے؟ مرایا تیرا باپ حذا فدہے، پھرایک دوسر مے شخص نے اُٹھ کرعرض کیا، میرا باپ کون ہے؟ آپ مالیکی خورمایا! تیرا باپ حذا فدہے، پھرایک دوسر مے شخص نے اُٹھ کرعرض کیا، میرا باپ کون ہے؟ آپ مالیکی نے فرمایا! تیرا باپ شام کا آزاد کردہ غلام سالم ہے۔

(الم مجمه بن المعيل بخارى، بخارى شريف، عجبًا تى ديلى، جايس ١٩-١٩)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ ایک بھیٹریا چروا ہے کے پاس آیا اور اس کی ایک بکری اُٹھا کر لے گیا، چروا ہے نے اس کا تعاقب کر کے اس سے بکری چھٹر الی، حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ فرماتے ہیں کہ جھٹریا ایک ٹیلے پر چڑھا اور اپنی وُم پاؤں کے بیچ دبا کر بیٹھ گیا، اور کہنے لگا: اللہ تعالیٰ نے جھے رزق عطافر مایا،

تو نے اس کا قصد کیا اور مجھ سے چھین لیا، چروا ہے نے کہا، اللہ کی قتم میں نے آج کی طرح کبھی جھٹر سے کو کلام

کرتے ہوئے نہیں دیکھا، بھٹر سے نے کہا: اس سے بھی زیادہ تعجب خیز بات سے ہے کہ ایک مرد کامل دو پھر سلے

میدانوں اور مجوروں کے درمیان (مدینہ منورہ) میں موجود ہے، جو تہمیں ماضی اور مستقبل کی خبریں دیتا ہے،

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنه فرماتے ہیں کہ وہ چروا ہا یہودی تھا، وہ حضورا کرم مالی خدمت میں حاضر ہوا

اور بیوا قعہ عرض کیا، نی اکرم مالی عنہ فرماتی تھد بی فرمائی اور وہ مسلمان ہوگیا (شرح السنة)۔

(خطیب ابوعبدالله بن محمر عبدالله تبریزی مشکلوة شریف مطبوعد راحی جس ۱۹۵۱)

علامه شباب الدين احمقسطلاني، شارح بخاري فرمات بين:

امام طبرانی، حضرت عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنه ہے روایت کرتے ہیں که رسول الله سکا لیکی الله نفر مایا! بے شک الله تعالی نے ہمارے لئے دنیا کو بلند کیا، پس ہم دنیا اور اس میں قیامت تک ہونے والے واقعات کو اس طرح دیکھ رہے ہیں جیسے کہ ہم اپنی تنقیلی کودیکھتے ہیں۔

(امام شهاب الدين احمد بن محمقسطلاني مواجب لدنيه مع شرح زرقاني مطبوع مصر١٢٩١ه، ج عيص٢٣٣) علامه زرقاني حديث شرح مين فرمات بين : علامه زرقاني حديث شرح مين فرمات بين :

"اسطرح كهم نے دنیا كى تمام چيزوں كا احاط كرليا"

نيزلكھے ہيں :

'' پھر چونکہ آپ سپے ہیں اور آپ کے ارشاد پرعقیدہ رکھنا واجب ہے، اس لئے معلوم ہوا کہ آپ کی وفات کے بعد لوگوں کے سامنے جو واقعات بھی رونما ہوں وہ ان ہی واقعات میں سے ہیں جنہیں آپ نے اسی وفت ملاحظ فر مایا، جب دنیا آپ کے لئے پیش کی گئی''۔

(علامهمين عبدالباقى زرقانى شرح مواهب، ج ٤٩٠٣)

صحابی رسول حضرت سوادین قارب رضی الله تعالی عنه نے نبی اکرم منگانگیزیم کی بارگاہ میں اشعار پڑھ کرسنائے جن میں سے ایک شعربیتھا ۔

فـــاشهـدان الله لا رب غيـره

#### وانك مسامون عسلسى كسل غسائسب

(عبداللدين محمد بن عبدالوماب تحبري مختصر سيرت رسول مطبوعه مكتبه سلفيه لاجور ، ٢٩)

(پس میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نہیں ، اور کے شک آپ کو ہر غیب کا امین بنایا گیاہے)

اب بیرتو ظاہری بات ہے کہ نبی اکرم تالی نے ہیں تو حضور میں تب ہی ہوسکتے ہیں کہ آپ اس کے عالم بھی ہوں،اور اگر بیکہنا شرک ہوتا جیسا کہ وہائی کہتے ہیں تو حضور میں تالی کے اس کا سخت اٹکار فر ماتے، حالانکہ آپ نے انہیں منع نہیں فرمایا، تو معلوم ہوا کہ بیشرک نہیں۔

ابن ہشام روایت کرتے ہیں کہ فتح کمہ کے سال جب حضور طالطیخ ابیت اللہ شریف کا طواف کررہے تھے قو فضالہ بن عمر لیٹی نے حضور کوشہید کرنے کا ارادہ کیا، پس جب وہ قریب ہوئے تو آپ نے فرمایا کیاتم فضالہ ہو؟ کہنے گے ہاں یارسول اللہ! بیس فضالہ ہوں، فرمایا تو آپ دل میں کیا منصوبہ تیار کررہا تھا؟ کہنے گئے بچھ بھی نہیں میں تو اللہ تعالیٰ کا ذکر کررہا تھا، آپ مظالی نے مسکراتے ہوئے فرمایا! اللہ تعالیٰ سے معافی ما گو، پھر آپ مظالیہ نے اپنا دست مبارک مبارک ان کے سینے پر رکھا تو ان کا دل پر سکون ہوگیا، فضالہ کہتے تھے کہ اللہ کی قسم حضور مظالیہ نے اپنا دست مبارک ابھی میرے سینے سے اٹھایا نہیں تھا کہ میری یہ کیفیت ہوگئی کہ اللہ تعالیٰ کی کوئی مخلوق بھی میرے نزد یک حضور مظالیہ نہیں تھا کہ میری یہ کیفیت ہوگئی کہ اللہ تعالیٰ کی کوئی مخلوق بھی میرے نزد یک حضور مظالیہ نہیں۔

( وُ اكثر محمد سعيد رمضان البوطي ، فقد السير ق بمطبوعة دا رالفكر ، بيروت ، ص ١٣٧٣) ( امام عبد الملك بن صنام ، السير ق النوبية مع الروض الانف ، بليح ما ثمان ، ج٢٢ ، ص ٢٤٧)

# مغتيات خمسهاورروح

الله تعالی فرما تاہے:

إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُندَّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَلْرِيْنَفُسْ مَّافَا تَكْسِبُ غَداً وَمَا تَلْرِيْنَفُسْ مَّافَا تَكْسِبُ غَداً وَمَا تَلْدِيْنَ فُسْ بِأَى أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْر تَلْدِيْ نَفْسْ بِأَى أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْر تُدِيْ نَفْسْ بِأَى أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْر ماں کے پیٹ میں کیا ہے، اور کوئی فخص نہیں جانتا کہ وہ کل کیا کرےگا، اور کوئی نہیں جانتا ہے کہ اُسے کہاں موت آئے گی، بے شک اللہ تعالی جانئے والا اور خبرر کھنے والا ہے'۔
کیا یہ آیہ کریمہ اس امر پر دلالت کرتی ہے کہ ان پانچ چیزوں کاعلم اللہ تعالی کے ساتھ خاص ہے اور اس کے سواان کاعلم کسی کو حاصل نہیں ہوسکتا؟ حق ہے کہ ان پانچ چیزوں کاعلم بلکہ ہر غیب کاعلم اللہ تعالیٰ کے لئے خاص ہے، اللہ تعالیٰ جسے چاہتا ہے تعلیم فرما دیتا ہے، اسے علم عطافر مانے سے روکنے والا کوئی نہیں، اللہ تعالیٰ کافر مان ہے :
ولا یہ جی چاہتا ہے تعلیم فرما دیتا ہے، اسے علم عطافر مانے سے روکنے والا کوئی نہیں، اللہ تعالیٰ کافر مان ہے :
ولا یہ جی چاہتا ہے تعلیم فرما دیتا ہے، اسے علم علی سے پھی نہیں یا تے، مگر جتنا وہ جا ہے'۔
د' اور وہ (بندے) اس کے علم علی سے پھی نہیں یا تے، مگر جتنا وہ جا ہے'۔

قيامت كاعلم

الله تعالى نے فرمایا:

عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُخْلِهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً، إِلَّا مَنِ ادْتَضَى مِن رَّسُولِ (سورة الجن: آیت ۲۷-۲۷) (وئی) ذاتی طور پر ہرغیب کا جاننے والا ہے، تو وہ اپنے غیب خاص پرسوائے اپنے پندیدہ رسولوں کے سی کوکامل اطلاع نہیں دیتا۔

علامه زمحشرى معتزلى الني تفسيريس لكهة بين:

"مِنْ دَّسُوْل "سے ان لوگوں کابیان ہے جوکواللہ تعالی نے چن لیا ہے تعنی اللہ تعالی نے اپنے غیب خاص پرانہی لوگوں کو مطلع فر ما تا ہے جنہیں اس نے خاص طور پر منصب نبوت کے لئے چن لیا ہے، ہر پہندیدہ اور برگزیدہ خض مراد نہیں ہے'۔

پھر فرماتے ہیں:

"اس آیت میں کرامات کے بطلان کا بیان ہے کیونکہ جن لوگوں کی طرف کرامات کی نسبت کی جاتی ہے وہ رسول نہیں ہیں، اللہ تعالی نے غیب پرمطلع کرنے کے لئے پہند بیدہ بندوں میں سے فقط رسولوں کو خاص کیا ہے'۔

(جارالله محمود بن عمرز خشری بتفسیرالکشاف:مطبوعها نتشارات آفتاب، تهران، جهم مسایه)

علامہ زخشری چونکہ معتزلی فرقہ سے تعلق رکھتے ہیں ،ان کی طرف سے کرامات کا اٹکاران کے ندہب اعتزال پڑنی

ہے جس کا کثیر مفسرین نے رد فرمایا ہے۔ امام رازی رحمہ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

"الله تعالی کاارشاد ہے فیلا یہ ظہر علی غیب احدادہ اپنے غیب خاص پر کسی کومسلط نہیں کرتا ،اس ارشادی سے اس خیب سے مرادعا م نہیں ہے، پس اس کوہم وقوع قیامت کے وقت پر محمول کرتے ہیں، ہماری اس بات کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے، کہ بیآ بت الله تعالی کے فرمان "اِنْ اَلَّهِیْ اَ قَریْبٌ مَّا تُوْعَدُونَ" کے بعدوا قع ہے جس کا مطلب بیہ ہے کہ میں وقوع قیامت کے وقت کو (ازخود) نہیں جانتا کی اس آبت میں اس بات پر کوئی والات نہیں کہ الله تعالی غیوب (پوشیدہ چیزوں) میں سے کسی غیب کو کسی پر ظاہر نہیں فرما تا، بلکہ اس کا معنی بیہ کہ الله تعالی اس غیب خاص (وقت وقوع قیامت) کسی پر ظاہر نہیں فرما تا (سوائے اپنے پہندیدہ رسولوں کے)"

اس کے بعد فرماتے ہیں:

"اگریسوال کیا جائے کہ جبتم نے اس بیب کووقوع قیامت پرمحمول کیا ہے تواللہ تعالی نے یہ کیے فرمایا اِلّا مَنِ ارْ تَصَلَّی مِنْ دَسُول کر پہندیدہ رسولوں کو، حالانکہ پینے باتوا پے رسولوں میں سے کی پر بھی ظاہر نہیں فرما تا، تو ہم کہیں گے کہ اللہ تعالی قرمات کے قریب ظاہر فرمادے گا اور یہ کیے نہیں ہوسکتا جب کہ اللہ تعالی فرما تا ہے " و کوم تَشَقَق السَّماءُ بالْفَمام و تو نول الْملائے گا تُنْویدا اور جس وان آسان باولوں کے ساتھ بھٹ پڑیں گاور فرشتے جوق ور جوق خوب اُتارے جائیں گے) اور بلا شہ فرشتوں کو اس وقت قیامت کے بریا ہونے کا علم ہوجائے گا"۔

(امام محمد بن محررازی: تفسیر کبیر، مطبعه بهیه، مصر، ج-۳۶ می ۱۲۸)

بعض آیوں میں جودرایت کی نفی واقع ہوئی ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد میں ہے "وَ مَا تَدُدِیْ نَفْسْ مَّا فَا تَکْسِیْ عَدَّا وَمَا تَدُدِیْ نَفْسْ اِبْنِی وَ اَللہِ عَدَّا وَمَا تَدُدِیْ نَفْسْ اِبْنِی وَ اَلْہِ مِنْ اِللہِ عَدَّا وَمَا تَدُدِیْ نَفْسْ اِبْنِی وَ اَللہِ عَدِی اِللہِ عَدِی اَوْل عَلْم سی کونیوں دے سکتا۔
تعالیٰ جا ہے بھی تو ان چیزوں کاعلم سی کونیوں دے سکتا۔

علامه بدرالدین عینی شرح بخاری میں لفظ درایت کی محقیق کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

" ألدِّ دَايَةُ إِنْكِتِسَابُ عِلْمِ الشَّىء بِحِمْلَةٍ" يعنى درايت حيل كساتهكى چيز كمم عاصل كرنے كوكت إلى -

(علامه بدرالدين محمود بن احميني: عمرة القارى:مطبوعه احياالتراث العربي، بيروت: ج1: ٣٩٣)

# وقوعِ قیامت کے وقت کاعلم

متقد مین کااس میں اختلاف رہاہے کہ کیا نبی اکرم مانٹائیڈ کھواللہ تعالیٰ کے بتلانے سے وقوع قیامت کا وفت معلوم ہے بانہیں۔اس بارے میں دو ندہب ہیں:

(۱) بعض علماء کا فد جب بیہ ہے کہ حضور ملالی کیا گئی نے بیس بتلایا گیا کہ قیامت فلاں وفت آنی ہے، لیکن خوب ذہن نشین رہے کہ بیہ بات انہوں نے اپنی تحقیق کے مطابق اور اپنی نظر کی رسائی کے لحاظ سے کہی ہے، اور ایسا ہر گزنہیں ہے کہ (نعوذ باللہ تعالیٰ) انہوں نے شانِ مصطفے ملی لیکنے کی تنقیص کے ارادے سے بیہ بات کہی ہے۔

(۲) دوسراند جب اس سلسلہ میں بیر ہے کہ حضور مالیا ہے کہ وقوع قیامت کے وقت کاعلم بھی اللہ تعالیٰ نے عطافر مایا ہے، اور کسی فریق برکوئی طعن نہیں ہے۔

معتزلہ فرقہ نے اللہ تعالی کے ارشاد" فلکا یک طهر علی غیب آئے داگا، إلّا مَنِ ادْتَحَسَی مِن رَّسُولِ (الله تعالی غیب فاص پراپ پندیدہ رسولوں کے سواکسی کو مسلط نہیں فراتا) سے دو چیزوں کی نفی پر دلیل قائم کی ہے، ایک تو کراماتِ اولیاء کی نفی اور دوسری ہی کہ اللہ تعالی ولیوں کو غیب پر مطلع نہیں فرما تا، اس کا ما حاصل ہے ہے کہ اس آیت کریمہ میں ' غیب' سے مراد دقوع قیامت کا دفت لیا گیا ہے، اور جا کڑنے کہ اللہ تعالی اس پراپ بعض رسولوں کو مطلع فرمادے۔

علامة تفتازانى فان كارد كرت بوع فرمايا:

"اس جگه" غیب "عموم کے لئے نہیں بلکہ مطلق ہے یا معین غیب مراد ہے، اور وہ سیاق (یعنی روشِ کلام اور سلسلۃ آیات کے ربط ) کے قریبے سے وقوع قیامت کا وقت ہے، اور کچھ بعید نہیں ہے کہ اللہ تعالی اس غیب پر بعض رسولوں کو مطلع فرمادے خواہ وہ رسلِ ملائکہ ہوں یا رسلِ بشر"۔

(علامه مسعودین عمرتفتا زانی: شرح مقاصد بمطبوعه دارالمعارف نعمانیه، لا بهور: ج۲،ص۴۵)

علامه سير محمود آلوى رحمه الله تعالى علم قيامت كے بارے بيس لكھتے ہيں:
"بيامر جائز ہے كماللہ تعالى نے اپنے حبيب منافيد مجموعة علم مونے كے وقت كى كامل

طور پراطلاع دی ہو، کین اس طریقے سے نہیں کہ آپ کاعلم ،علم اللی کے مشابہ ہو، اور اللہ سجانۂ تعالیٰ نے کسی حکمت کی وجہ سے حضور مخالفہ نے پراس کا اخفاء واجب کر دیا ہو کہ اس کے علم کو پوشیدہ رکھیں اور بیعلم حضور مخالفہ نے کے خواص میں سے ہو، تا ہم مجھے اس پر کوئی قطعی دلیل حاصل نہیں ہوئی'۔

(علامهُمودآلوی: تفسيرروح المعانی مطبوعة تبران، ج۲۶،ص۱۰۱)

علامة رطبى فرماتے ہیں:

'' جس شخص نے حضور منگا این خیران پانچ چیزوں میں سے کسی چیز کے علم کا دعویٰ کیا تو وہ اپنے دعویٰ میں جھوٹا ہے''۔

(الق علامه احمد بن على تسطلاني، فتح الباري مطبوعه مصطفط الباني مصر، جها مس ۱۳۳۱) (ب علامه بدرالدین محمود بن احمد قالقاری مطبوعه احیاء التراث العربی، بیروت، جهام ۴۹۰)

(ج علامه على بن بلطان محمد القارى مرقاة مطبوعه مكتبه امداديه ملتان ، ج ايس ٢٥٠)

( د علامه سيم مودآ لوي ، روح المعاني ، ج ۲۱ م ۱۰۰)

اس کا مفاداس کے سوا کچھنہیں کہ جس مخص نے ان پانچ چیزوں میں سے کسی چیز کے علم کا دعویٰ حضور مانگینے کے واسطے سے کیا وہ اپنے دعویٰ میں سچا ہے، وگرنہ حضور مانگینے کے واسطے کے بغیر کی قیدلگانے کا کوئی مطلب نہیں رہےگا۔ رہےگا۔

علامه سيوطى رحمه الله تعالى فرمات بين:

" بعض علاء کا فد جب بد ہے کہ حضور مل اللہ کے چیزوں کاعلم بھی دیا گیا ہے اور آپ وقت قیامت کو بھی جانتے ہیں اور آپ کوروح کا بھی علم ہے مگر آپ کواس کے پوشیدہ رکھنے کا تھم ہے ''۔

(علامه عبدالرحل بن ابي بكرسيوطى: خصائص كبرى مطبوعه كمتبه توربيرضوبيه، فيصل آباد، ج٢،٥٥٥) علامه عبدالباقى زرقانى ماكلى فرمات بين:

"الله تعالى نے نبى اكرم ملى الله كام كا الله على الله على حيابيوں كے سوا دوسرے علوم عطا

فرمائے ہیں، اور کہا گیا ہے کہ ان کاعلم بھی عطا کیا گیا ہے اور دوسروں کو ہتلانے کا تھم نہیں ہے، جیسے کہ خصائص کبری میں ہے''۔

(علامهمم بن عبدالباقی زرقانی شرح مواجب لدند مطبوعه عامره مصر، ج ۱۰۰۱)

علامة محمة عبدالرؤف مناوى، جامع صغيرى شرح فيض القدير مين فرمات بين:

" تحدث لکا تعلیمون الله ان پانچ چیزوں کوکوئی نہیں جانتا، یعنی ان کا اعاطہ کوئی نہیں کرسکتا اوراس طرح کوئی نہیں جانتا کہ اس کاعلم ایک ایک کلی اور ہر ہر جزی کا شامل اور محیط ہو، اور بیاس کے منافی نہیں کہ اللہ تعالی اپنے بعض خواص کو بہت می غیب چیزوں یہاں تک کہ ان پانچ میں سے بعض پر مطلع کردے، اس کئے کہ بیہ چند جزئیات ہیں اور معتزلہ کا افکار دعوی بلادلیل ہے اور محض سینے زوری ہے'۔

(امام عبدالرؤف مناوى: فيض القدير:مطبوعه بيروت: ٣٥٨ ص٥٥٨)

اسيخ زمانے كغوث سيدى عبدالعزيز دباغ رحمداللد تعالى فرماتے ہيں:

" حضور ملائی فی ان پانچ چیزوں کاعلم کیے مخفی رہ سکتا ہے جب کہ آپ کی اُمت کے اکابر اولیاء سے بھی ان کاعلم پوشیدہ نہیں اور اس وفت تک اولیاءِ اُمت اس کا سَنات مین تصرف نہیں کر سکتے جب تک ان یانچ چیزوں کاعلم انہیں حاصل نہ ہو''۔

(علامه ابن السارك سلجماسي الأبريز بمطبوع مصطفط البابي بمصرص ١٨١٣)

امام احدرضا قادرى بريلوى رحمه الله تعالى فرمات بين:

''کیا آیاتِ ندکورہ (۳۱\_۳۳)اس بات کی دلیل ہیں کہ امور خمسہ کاعلم اللہ تعالیٰ کی ذات میں منحصر ہے اوراسی کے ساتھ مخصوص ہے؟

اس سوال كاجواب دية موئ امام احمد رضاخال بريلوى رحمه الله تعالى فرمات بي!

"ان آیات کی دلالت تو مطلق اختصاص پر بھی نہیں ہے چہ جائیکہ بیخصوصی اختصاص پر دلالت کرتی ہوں، آپ نے دیکھا نہیں کہ ان پانچ میں سے بعض میں تو کوئی چیز الی نہیں جو مطلق من بیانی میں اور دلالت کرتی ہو، اس لئے اللہ تعالی فرما تا ہے: وَیُسْ نَدِّوْلُ الْفَیْشُثُ (وہ بارش برسا تا ہے) اور فرما تا ہے: وَیُسْ مَا نِی الْکَدْ حَامِ (اور جو کچھر حمول میں ہے وہ جانتا ہے) اور

ہم بیشلیم بیل کرتے کہ ان امور کے محض مقام حمد میں وارد ہونے سے مطلقاً بیلازم آتا ہے کہ ان امور کاعلم اللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص ہے، اللہ تعالیٰ نے وصفِ تح ، بصراور علم سے اپنی تعریف فرمائی ہے اور اپنے بندوں کے لئے بھی بیاوصاف بیان کئے ہیں، چنانچ فرمایا: جَعَلَ لَکُمُ السَّمْعَ وَالْاَہْصَارَ وَالْاَفْنِدَة

تمہارے فائدے کے لئے کان ، آگھیں اور دل پیدا فرمائے۔

ٹانیا اگراخضاص پردلالت سلیم بھی کرلی جائے تو سوال بیہ ہے کہ اس میں پانچے کی الیی کون می خصوصیت ہے کہ اللہ تعالی کے ہتلانے کی کوئی سبیل باقی ندرہے'۔

(المم احدرضا قاورى: الدولة المكية: مطبوعه كمتبدرضوية كراجي بص ١١٩)

بارش كاعلم

علامه جلال الدين سيوطى رحمه الله تعالى في خصائص كبرى مين ايك باب قائم كياب "باب الحبارة صلى الله عليه وسلم عن السحابة التي مطرت باليمن "حضور الله عليه فرمايا) فرمايا)

''امام بہی نے اپنی سند کے ساتھ حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہا سے روایت کیا ہے کہ ایک مرتبہ بارش ہوئی تو حضور طُلِّ الله تعالی سندے اور فرمایا بادل پر مقرر فرشتہ کی میرے پاس آیا،اس نے سلام کے بعد مجھے خبر دی کہ وہ یمن میں واقع صرح نامی وادی کی طرف بادل لے جارہا ہے، اس کے بعد ایک سوار ہمارے یاس آیا، ہمارے دریافت کرنے پراس نے بتلایا کہ اس روز ان کے ہاں بارش ہوئی تھی۔

امام بیمجی فرماتے ہیں اس کی تائید حضرت بکر بن عبداللہ مزنی کی روایت سے ہوتی ہے وہ فرماتے ہیں کہ ہمیں نبی کریم مالٹیڈ انے بتلا یا کہ میرے پاس بادل کا فرشتہ فلاں شہر سے آیا جہاں فلاں دن بارش ہوئی تھی ، حضور سرورعا کم مالٹیڈ کی نے اس فرشتہ سے دریافت فرمایا کہ ہمارے شہر میں کب بارش ہوگی ؟ تو اس نے کہا: فلال دن ، حضور مالٹیڈ کی بارگاہ میں اس وقت کچھ منافق بھی موجود تھا نہوں نے میہ بات یا در کھی ، پھر انہوں نے اس واقعہ کی تحقیق کی تو معلوم ہوا کہ واقعی اس شہر میں بارش ہوئی تھی تو وہ ایمان لے آئے ، اور انہوں نے اس واقعہ کا ذکر نبی کریم

## منافیکا کے پاس بھی کیا ،آپ نے ان کے لئے دعا کی کہ اللہ تعالیٰ تمہارے ایمان میں مزید پچھکی عطافر مائے''۔ (علامہ عبدالرحمٰن بن الی بھر سیوطی: خصائص کبرئی بمطبوعہ مکتبہ ٹور میرضو میہ فیصل آباونہ جس ۱۰۱۳)

علامه آلوی بغدادی فرماتے ہیں:

''امام قسطلانی نے فرمایا کہ اللہ تعالی جب بادلوں پرمقرر فرشتوں کومختلف شہروں اور مقامات کی طرف بادل لے جانے کا تھکم دیتا ہے تو ان فرشتوں کو علم ہوجاتا ہے اور اللہ تعالی اپنی مخلوق میں سے جس کو چاہتا ہے بارش کاعلم عطا فرمادیتا ہے''۔

(علامه سيرمحمودآلوي بنفسيرروح المعاني بمطبوعة تبران: ج٢١ج٠٠)

الله تعالى حضرت يوسف عليه السلام كى بات كو حكاية بيان فرماتا ب

قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِيْنَ ذَأَباً فَمَا حَصَداتُكُمْ فَنَدُوهُ فِي سُنيُلِهِ إِلَّا قَلِيلاً مِّمَّا تَأْكُلُونَهُ ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ وَلِكَ سَبْعٌ شِكَادٌ يَأْكُلُنَ مَا قَدَّمْتُمْ لَهُنَّ إِلَّا قَلِيلاً مِّمَّا تُخْصِنُونَهُ ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ وَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ وَفِيْهِ يَعْصِرُون (سورة يوسف: آيت ٢٠ تا٣٩)

(اس خواب کی تعبیر بیہ ہے کہ) سات برس تک تم لگا تارکھیتی کرتے رہو گے (اور پیداوار خوب ہوگی) تو جو کچھیتی کا ٹواس کواس کے خوشوں ہی جی رہنے دو (تا کہ خراب نہ ہو) گر کھانے کی مقدار تھوڑا ساالگ کرلیا کرو، پھراس کے بعد سات سال بڑے سخت مصیبت کے آئیں گے کہ وہ سب ذخیرہ کھا جا ئیں گے جوتم نے پہلے جمع کردگھا ہوگا گرتھوڑا ساجوتم بچا کردگھا ہوگا گرتھوڑا ساجوتم بچا کردگھو گے رہنی نے رہے گا) پھراس کے بعدایک سال ایسا آئے گا کہ لوگوں پرخوب بارش بھیجی جائے گی، لوگ اس میں (بچلوں اور دانوں سے رس اور تیل) نچوڑیں گے۔

غور سیجئے کہ حضرت یوسف علیہ السلام نے کیسے قبط پڑنے کے بعد خوشحالی وشادا بی کی خبر دی ،اور بیسب اللہ تعالیٰ جل مجدۂ کے ان کوہتلانے سے ہوا۔

ما فی الا رحام کاعلم (۱) امضل بنت حارث رضی اللہ تعالی عنہا ہے مردی ہے کہ وہ رسول اللہ سکاٹلینے کے بیاس آئیں اورعرض

click ▶ www.alahazratnetwork.org

کیا: یارسول اللہ! میں نے آج رات مجیب خواب دیکھا ہے، آپ نے فر مایا! کیا خواب ہے؟ اُم فضل نے اپنا خواب بیان کیا تورسول اللہ مکا تیکی کے فر مایا:

تونے بہت اچھاخواب دیکھا ہے(اس کی تعبیر ہیہ ہے) کہ فاطمہ (حضور سلا کی کختِ جگر رضی اللہ تعالیٰ عنہا) کے ہاں ان شاء اللہ تعالیٰ ایک لڑکے کی پیدائش ہوگی جو تیری گود میں آئے گا، (اُم فضل کہتی ہیں) پس ایسے ہی ہوا کہ حضرت فاطمۃ الزہرا رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ہاں حضرت حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ پیدا ہوئے، اور حضور کے بیان کے مطابق وہ میری گود میں آئے۔(امام بیہتی نے اسے دلائل النبوۃ میں روایت کیا ہے)

(ولى الدين محمر بن عبدالله خطيب: مظلوة المصابيح: مطبوعة ورمحمه براجي: ص١٧٥٥)

(۲) امام ابوقیم (اپنی سند کے ساتھ) حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ اُم ضل رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا حضور کے پاس سے گزرہوا تو آپ نے فرمایا: ''تہمار سے پیٹ بیں ایک لڑکا ہے، جب وہ پیدا ہوتو اسے میر سے پاس لے کرآنا، آپ فرماتی ہیں کہ جب میر سے ہاں وہ لڑکا پیدا ہوا تو میں اسے لے کر حضور کی خدمت میں حاضر ہوئی آپ نے اس کے دائیں گان میں اذان اور بائیں کان میں اقامت کبی اور اپنے دہن خدمت میں حاضر ہوئی آپ نے اس کے دائیں گان میں اذان اور بائیں کان میں اقامت کبی اور اپنے دہن اقدس کے لعاب سے اسے کھٹی عطافر مائی اور اس کا نام عبد اللہ رکھا، اور فرمایا! خلفاء کے باپ کو لے جا، فرماتی ہیں کہ میں نے بیہ بات حضرت عباس کو بتلائی تو نبی کریم علیہ الصلوٰ ق واقسلیم کے پاس آئے اور اس بات کا ذکر کیا، حضور من اللہ نام میں کے دوہ حقیقت ہے، پیرخلفاء کا باپ ہے، ان میں سے سفاح موگا اور ان میں سے مہدی ہوگا اور ان میں سے وہ ہوگا جو سیلی ابن مریم کو نماز پڑھائے گا'۔

(علامها حد بن محمد قسطلانی: مواجب لدندیع شرح بمقصد تامن، ج ۲۵،۳۵۲)

(۳) ام محمد رحمه الله تعالی حضرت عائشه رضی الله تعالی عنها سے راوی بیں وہ فرماتی بیں کہ انہیں حضرت ابو بکر رضی الله تعالی عنه نے فرمایا: '' آج وہ وارثوں کا مال ہے اور وہ (وارث) تمہارے دو بھائی اور دو بہنیں بیں بتم یہ مال قرآن کریم کے مطابق تقسیم کرلیتا'' حضرت اُم الموشین عائشہ عفیہ رضی الله تعالی عنها کہتی بیں بیں نے عرض کیا: ابا جان! الله کی شم :اگروہ مال اتنا اتنا ہوتا تو میں اسے بھی چھوڑ دیتی ، میری ایک بمشیر تو اساء ہے دوسری میری بمشیر کون سی ہے؟ فرمایا! غارجہ (حضرت ابو بکر صدیق کی اہلیہ محترمہ) کی بیٹی ، کیونکہ میرا خیال ہے کہ خارجہ کے شکم میں لڑکی ہے، چنا نجے ایسانی ہوا کہ لڑکی پیدا ہوئی۔

## (امام محمد بن شيباني: مؤطاام محمد:مطبوعة نورمحه، كراحي: ٣٣٩\_٠٠٣٩)

(٣) امام مسلم رحمہ اللہ تعالیٰ حضرت حذیفہ بن اسید سے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم مظافیۃ آنے فرمایا: نطفہ رحم میں چالیس یا پینٹالیس دن قرار پاتا ہے تواس کے بعد فرشتہ اس کے پاس جاتا ہے اور عرض کرتا ہے: اے رب! بیہ بچہ بد بخت ہے یا نیک بخت؟ تھم کے مطابق لکھ دیتا ہے، پھرعرض کرتا ہے: اے رب کیا بینر ہے یا مادہ؟ بی بھی لکھ دیتا ہے، پھراس کاعمل، اثر، عمراور رزق لکھتا ہے، پھر صحیفے لپیٹ دیئے جاتے ہیں اور اس میں کمی بیشی نہیں ہوتی۔

(امام سلم بن حجاج قشیری: پیچمسلم بمطبوعه مکتبه رشید میه ویلی: چ ۲ ج سوسوس)

یہ تمام علم اللہ تعالیٰ کے اپنے نبی کریم منگا گیائی دھزت ابو بکر صدیق اور رحوں پر مقرر فرشتے کو اطلاع دینے سے ہوتا ہے اور جدید طلب تو آج کے دور میں اتنی ترقی کر چکی ہے کہ ماہر بن طب جدید آلات کے ذریعے یہاں تک معلوم کر لیتے ہیں کہ ورت کے پیٹ میں لڑکا ہے یالڑکی ، پھر یہی نہیں بلکہ بچے کے سلیم الخلفت ہونے اور اس کے تمام نقوش اور اعضاء کے بارے میں معلومات حاصل کر لیتے ہیں ، برطانیہ کی لیڈی ڈیا تا کی مثال سب کے سامنے ہے ، مطلب بیہ ہے کہ اللہ تعالی اگر اپنے خاص بندوں کو اطلاع دے دے کہ حورت کے دم میں لڑکا ہے یا لڑکی ، تو اس آج کے دور میں محال کہنا کی طرح درست نہیں ہے۔

اس بات كاعلم كهل كيا موكا

حضور مگالی کے متنقبل سے متعلق بہت می چیزوں کے بارے میں خبر دی، جو تفصیل کے ساتھ دیکھنا چاہے اسے الثفاء ،مواہب لدنیہ اور دوسری سیرت طیبہ کی کتابوں کی طرف رجوع کرنا چاہئے ،اس جگہ ہم صرف چند باتوں کا تذکرہ کرنے پراکتفاء کریں محے جن کا تعلق مستقبل کی خبروں سے ہے:

(۱) امام سلم رحمه الله تعالی حضرت انس بن ما لک رضی الله تعالی عنه سے راوی بیں که رسول الله مالی نیم نے زبین پر ہاتھ رکھ کر فر مایا! یہاں فلاں کا فر مرے گا اور یہاں فلاں ، جس جس جگه حضور مثلی نیم نے نشان دہی فر مائی تھی کوئی کا فراس سے إدھراً دھر نہیں گرا۔

(امام سلم بن حجاج قشیری: فیح مسلم: مکتبه رشید ریه و بلی: چ ۲: ص ۱۰۱)

د کیسے حضور انور می الی اے مستقبل میں واقع ہونے والے واقعات کی کیسی سی خبر دی اور اس طرح ہوا جیسے آپ نے

اطلاع دی۔

امام نووى اس حديث كى شرح ميس لكھتے ہيں:

''اس حدیث میں دوم عجزے ہیں،ان میں سے ایک بیہ ہے کہ حضور طالبی نے سردارانِ کفار کے جس جگہ گرنے کی خبردی اس سے ذراإ دھراُ دھرم تجاوز نہیں ہوئے''۔

(امام يحييٰ بن شرف النووى:شرح مسلم، چ٧٩ص١٠١)

(۲) امام مسلم رحمہ اللہ تعالی حضرت سلمہ بن الا کوع سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ غزوہ خیبر میں آشوب چشم کی وجہ سے حضور طالطیخ سے پیچھے رہ گئے تھے، دل میں خیال آیا کہ میں حضور طالطیخ سے پیچھے رہ جاؤںگا، چناخچہوہ نظے اور نبی کریم سے جالے، پس جب وہ رات آئی جس کی صبح کو اللہ تعالی نے خیبر کی فتح عطا فرمائی، تو حضور طالطیخ نے فرمایا کہ کل میں جھنڈ ااس محض کو دوں گایا جھنڈ اوہ محض پکڑے گا (راوی کوشک ہے) جس سے اللہ تعالی اور اللہ کا رسول مجت کرتے ہیں، یا فرمایا کہوہ اللہ اور رسول سے حبت کرتا ہے، اللہ تعالی اس کے ہاتھ پر فتح عنایت فرمائے گا، پس اچا تک ہم نے حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کود یکھا، حالا تکہ اُن کے آنے کی ہمیں اُمید بر فتح عنایت فرمائے گا، پس اچا تک ہم نے حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کود یکھا، حالا تکہ اُن کے آنے کی ہمیں اُمید بر فتح منایت اللہ تعالی نے ان کے ہاتھ سے فتح نصیب فرمائی۔

(امام كرين تحاج قشيري تحج مسلم: ٢٧٩ ص ١٧٤)

(۳) امام احمد بن منبل رحمه الله تعالى الوطفيل عامر بن واثله سے روایت کرتے ہیں کہ مجھے حضرت معاذرضی الله تعالى الله على عامر بن واثله سے روایت کرتے ہیں کہ مجھے حضرت معاذرضی الله تعالى عنہ نے بیان کیا کہ ہم رسول الله مظافیة کے ساتھ تبوک کے سال نکلے، نبی اکرم مظافیة کم نے فرمایا! تم ان شاء الله کل تبوک کے چشمے پر پہنچو گے، اورتم اس چشمہ کے پاس چاشت کے وفت ہی آؤگے، تو جو بھی آئے وہ اس چشمہ کے یا کی خوم کے بانی کومیرے آئے سے پہلے ہاتھ نہ لگائے۔

(امام احد بن تنبل: منداحه: چ۵:ص ۲۲۲)

(٣) حضرت عبدالله بن رواحدرض الله تعالى عندن فرمايا: اَرَانَا الْهُدائ بَعُدَالُعَهٰ هَ فَقُلُوبُنَا بِسِهِ مُو قِسنَساتٌ أَنَّ مَسا قَسالَ وَاقِعْ حضور نے ہمیں ایسے میں راہِ منزل دکھائی جب ہم اندھوں کی طرح بھٹکتے پھرر ہے تھے، پس ہمارے قلوب نبی اکرم مکاٹیکٹے پریفین رکھتے ہیں کہ آپ نے جو کچھ فرمایا وہ ضرور واقع ہو کر رہےگا۔

(المام محمد بن اساعيل بخارى: تحج بخارى: مطبوعه فجيًّا كَي ، ويلى: ج1:ص ١٥٥)

حضرت عبدالله بن رواحه کے اس کلام کی شرح کرتے ہوئے علامة سطلانی شارح بخاری فرماتے ہیں:
"ہمارے دل حضور ماللہ نے اپنے بین کہ آپ نے جو بھی غیب کی خبریں دی ہیں وہ
یقینا واقع ہوں گئے،۔

(الم م احمد بن محمد قسطلانی: ارشا دالساری شرح بخاری: مطبوعه دارالتاب العربی، بیروت: ج۲:ص ۱۳۳۰)

جب عبدالرحمٰن بن رواحہ نے بیاشعار حضور طالتی کی بارگاہ میں پڑھے جن میں ایک شعراس جگہ بیان کیا گیا ہے تو نبی کریم سکالتی کے فرمایا:

" تمهارا بھائی کوئی باطل اور فیش بات نہیں کہدرہا"۔

( المام محمودا حميني: عمدة القارئ شرح بخارى: ج2: ص١١٢)

حضور مگالی نے حضرت عبداللہ بن رواحہ کے اس قول کی تصدیق فرمائی کہ نبی کریم سکالی کے جوغیب کی باتیں بتلائی ہیں وہ لامحالہ واقع ہوکرر ہیں گی ،اور پیکل اور مستقبل کی خبریں ہیں۔

> حفرت حمان بن ثابت رض الله تعالى عذفر مات بين : \_ نَسِكَ يَسُراى مسا لَا يَسُراى النَّسَاسُ حَوْلَهُ وَيَتُسلُو كِتَسابَ اللهِ فِسَى كُلِّ مَشْهَهِ فَسَانُ قَسالَ فِسَى يَسُومُ مَّسَقَسَالَةً غَسَائِسَهِ فَسَانُ قَسَالَ فِسَى يَسُومُ مَّسَقَسَالَةً غَسَائِسِهِ فَسَصْدِ يُقُهَا فِي ضَعَمُوقِةِ الْيَوْمِ اَوْغَهُ

(علامها حمد بن محمد قسطلاني: مواهب لدنديشرح زرقاني مقصد تامن: ج 2:ص ٢٢٠٠)

'' نبی کریم ساللین اردگردوه کچھ (ملائکہ وغیرہ) دیکھتے ہیں جودوسر نبیس دیکھتے،اوروہ ہرمقام پر کتاب اللہ کی تلاوت کرتے ہیں،اگرآپ سی دن غائب کی بات کہد یں تواس کی تصدیق اس دن حاشت کے وقت ہوجاتی ہے'۔

# جائے موت کاعلم

(۱) اس سے پہلے امام مسلم کی روایت گزر چکی کہ نبی کریم مانا این کے مشرکین کے بارے میں خبر دے دی تھی کہ اس جگہ فلاں اوراس جگہ کہ اس جگہ فلاں اوراس جگہ فلاں مسلم کی دوایت کے بارے میں نبر ہاتھ مبارک رکھ کرنشان دہی فرمائی کہ اس جگہ فلاں اوراس جگہ فلاں مرے گا۔

(امام سلم بن بحاج قشيري: حجم علم : ج٠١ : ص١٠١)

(٢) ني كريم سَأَلَيْنِ في انصارت فرمايا:

وَالْمَحْيَا مَحْيًا كُورُ وَالْمَمَاتُ مَمَاتُكُورُ (امامسلم بن فَاحِ قَشِرى: صحيح مسلم : ج٢ : ص١٠١) ميرى زندگي اورموت تنهار كياس هوگي ـ

اوراس حدیث میں تو بالکل صراحت ہے کہ حضور گاٹٹیکا کوالٹد تعالیٰ کی طرف سے علم تھا کہ آپ مُلٹیکی کا مزار پرانوار مدینه منوره (زاد ہااللہ شرفا) میں ہوگا۔

امام نووی اس حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں:

'' یعنی میں زندگی بھی تمہارے پاس گزاروں گااور میراوصال بھی تمہارے پاس ہوگااور یہ بھی حضور کے مجزات میں سے ہے''۔

(ا مام میخی بن شرف نووی : شرح سلم : ۲۵ : ص ۱۰۳)

(m) علامة مطلانی فرماتے ہیں:

'' حضور منگافیکنے کے علوم غیب میں ایک بیدوا قعہ بھی ہے کہ آپ نے بتلا دیا تھا کہ حضرت امام حسین رضی اللہ تعالی عنہ'' طُف'' میں شہید ہوں گے اور اپنے ہاتھ مبارک سے مٹی نکال کر بتلا یا کہ اس زمین میں حضرت امام حسین رضی اللہ تعالی عنہ کی آخری آرامگاہ ہوگی۔

اس حدیث کو بغوی نے کبیر، حافظ ابوالقاسم عبداللہ بن محمد نے اپنی بچم میں انس بن مالک کی حدیث سے ان الفاظ سے روایت کیا ہے کہ بارش پر مقرر فرشتے نے اپنے رب کریم سے نبی کریم مالٹی فیل کی زیارت کے لئے اجازت ما کلی، چنانچہ اللہ تعالی نے اسے اجازت وے دی، حضوراس دن اُم سلمہ رضی اللہ تعالی عنہا کے یہاں تشریف رکھتے تھے، نبی کریم من اللہ عنہ ان سے فرمایا کہ اے اُم سلمہ! دروازے کا دھیان رکھنا ہمارے پاس کوئی داخل نہ ہو، پس اُم سلمہ دروازے پر ہی تھیں کہ اچا تک امام حسین (رضی اللہ تعالی عنہ) آئے اور بلا روک ٹوک سید ھے اندرداخل ہوگئے اور حضور کے پاس پہنے گئے، نبی اکرم ماللہ کا اُم حسین کو پیار سے چومنے لگے، تو فرضتے نے کہا آپ انہیں مجبوب رکھتے ہیں؟ حضور نے فرمایا: ہاں، فرشتے نے کہا کہ بے شک آپ کی اُمت ان کو شہید کرے گی اور آپ چا ہیں تو میں آپ کو وہ جگہ بھی دکھا دوں جہاں امام حسین شہید کئے جائیں گے، چنانچ فرشتے نے آپ کو وہ جگہ ہی دکھا دوں جہاں امام حسین شہید کئے جائیں گے، چنانچ فرشتے نے آپ کو وہ جگہ دکھائی اور وہاں سے رہت یا سرخ رنگ کی خاک بھی لا یا جے اُم سلمہ رضی اللہ تعالی عنہا نے لے کر کپڑے میں باندھ کررکھ لیا، حضرت ٹابت کہتے ہیں کہ ہم اس جگہ کو کر بلا کہتے ہے ''۔

(علامها حمد بن محمد تسطلانی : مواجب لدندین شرح زرقانی: ج ٤٠٠٠)

اسے امام حافظ ابوحاتم محمد بن حبان نے اپنی تھی میں روایت کیا ہے۔ علامہ زرقانی آپ کے قول "إِسْعَادْ کَ مَلِكُ الْقَطَدِ" كَى تَشْرَكَ كَرِيْتِ مِوسَةِ كَلِيمَة بِين كَه :

"ملک القطر سے مراداسرافیل علیہ السلام بیں جوکہ بارش اور نباتات پرمقرر بیں جیسے کہ امام بیسی وغیرہ کے نزد کیک عبدالرحمٰن بن سابط سے اور امام احمد اور ابن سعد کے نزد کیک حضرت علی سے اور طبرانی کے نزد کیک حضرت ام المونین عائشہ صدیقہ عفی فیدرضی اللہ تعالی عنها سے ثابت ہے کہ اس سے مراداسرافیل علیہ اسلام بین "۔

(علام محمد بن عبدالباقی زرقانی:شرح موابب لدنیه: چ ۷۵۰:۵)

(۷) امام احمد بن حنبل حضرت معاذ بن جبل رضی الله تعالیٰ عنه سے راوی ہیں کہ جب رسول الله منگاللَّيْنِ اللهِ عنه انہیں یمن کی طرف بھیجا تو حضور سرور عالم خود حضرت معاذ کے ساتھ باہر نکلے اور جب آپ حضرت معاذ کو وصیت وغیرہ کرکے فارغ ہوئے تو فرمایا!

"اے معاذ! اس سال کے بعد شاید تمہاری ہم سے ملاقات نہ ہوسکے، اور ہوسکتا ہے کہ تمہارا گزر ہاری مسجد اور ہماری قبر کے یاس سے ہو'۔

(الم الحمد بن تنبل: مندالم م الحمد بمطبوعه بيروت: چ۵: ص ۲۳۵)

اس حدیث پاک میں تصریح ہے کہ آپ منگائی آجرا نور مسجد نبوی کے پاس مدینہ منورہ میں ہوگی (اور آپ کواپنے وصال کا بھی علم تھا)۔

'' مجھے تو یہی دکھائی دیتا ہے کہ حضور کے صحابہ کرام میں سے سب سے پہلے شہید ہوں گا اور میں اپنے بعد حضور مکاٹلیڈ کے علاوہ اپنے پسماندگان میں تم سے زیادہ عزیز کوئی نہیں چھوڑ کر جارہا، میرے ذمہ پچھ قرض ہے وہ اوا کردینا اورا پنی ہمشیرگان کے ساتھ اچھا سلوک کرنا''۔ حضرت جابر فرماتے ہیں کہ' جب ہم نے صبح کی تو وہی سب سے پہلے شہید تھے'۔

(امام محمد بن اساعيل بخارى: صحيح بخارى: مطبوعه فجتيا تى: ج اجس• ١٨)

غور فرمائی کے کہ صحابی رسول مالی کی نے کس طرح کل کے واقعہ اور اپنی شہادت گاہ کی خبر دی، اور پھراسی طرح ہوا جیسے انہوں نے خبر دی تھی۔

# روح كاعلم

جس طرح قیامت کے بارے میں گزرا کہاس میں اختلاف ہے، اسی طرح بیمسئلہ بھی مختلف فیہ ہے، اورا یک بوی جماعت نے ثابت کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بتلانے سے نبی کریم مالیٹیکم کوروح کا بھی علم حاصل ہے۔

(۱) امام فخرالدين رازي رحمه الله تعالى تفيركبير مين فرماتے بين:

"الدُّمَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الل

اور چوتى بات بديك كم حضور طالية في محق ميس الله تعالى في فرمايا الدَّحْمَن عَلَمَ القودان رحمان في قرآن كاعلم ديا،

نیز فرمایا و عَلَمَکَ مَا لَدُ تَکُنُ تَعْلَمُ وَکَانَ فَضُلُ اللهِ عِلِیْکَ عَظِیْماً اورآپ کوان چیزوں کاعلم عطاکیا جوآپ نہیں جانے تھے اوراللہ تعالی کا آپ پڑظیم فضل ہے، اور فرمایا کہ قُلُ دَّبِ زِدْنی عِلْماً آپ اللہ تعالی سے دعا کیجئے کہ اے میرے رب! مجھے زیادہ علم عطافر ما۔ اور قرآن کی صفت میں فرمایا کہ ہر خشک ور چیز کاعلم قرآن پاک میں ہے وکلا دکھیہ و کیا ہے سی اِللّا فِنی کِیل مُنْ ہُوں، ہیں جس فرات اقدیں کا بیرحال اور بیشان ہوائن کے بارے میں کیسے خیال کیا جاسکتا ہے کہ انہیں روح کاعلم نہ ہوں۔

(المام محمد بن عمر دازي تفسير كبير: مطبوع المطبعة البهيد بمصر: ١٣٥٠ ص١٣٠)

امام غزالی رحمه الله تعالی فرماتے ہیں:

''اوررہی وہ رُوح جواصل ہے،جس کے فساد سے بدن فاسد ہوجاتا ہے، وہ اللہ تعالیٰ کے راز وں میں سے ایک راز ہے، (یہاں تک کہا کہ) اس لئے عقل سے روح کاعلم نہیں ہو سکتا، بلکہ اس کاعلم ایک نور سے حاصل ہوگا، جونور ،عقل سے اعلیٰ اورا شرف ہے، بینور صرف عالم نبوت وولایت میں درخشاں ہوتا ہے اور اس نور کی نسبت عقل کے ساتھ ایسی ہے جیسی عقل کی نسبت وہم اور خیال کے ساتھ ا

(الم مجر غزالي: احياء الحكوم :مطبوعه وارالمعروفة، بيروت: ٢٥٠: ص ١١٥)

علامه بدرالدين عيني رحمه الله تعالى عليه فرمات بين:

"میں کہتا ہوں کہ حضور سکا اللہ نے کہ اس سے بلند و بالا ہے کہ آپ کوروح کا علم میہ ہو، اور بیہ ہو بھی کیے سکتا ہے جب
کہ آپ اللہ تعالیٰ کے مجبوب اور اس کی تمام مخلوق کے سردار ہیں، اور اللہ تعالیٰ نے بیہ کہ کر آپ پراحسان جتلایا ہے
کہ و عَلَّمُكَ مَا لَدُ تَكُنُ تَعْلَمُ وَسَحَانَ فَضْلُ اللهِ عِلِیْكَ عَظِیْماً آپ کووہ سب کچھ سکھا دیا جو آپ نہ جانے
تھے اور اللہ تعالیٰ کا آپ پر ہڑ افضل ہے۔

ا کثر علاء نے بیان کیا ہے کہ قرآن کریم کی کسی آیت میں اس امر پر دلیل نہیں ہے کہ زُوح کاعلم حاصل ہی نہیں ہوسکتا،اور نہ ہی قرآن کریم کی کسی آیت سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ نبی کریم کاللیکی کو رُوح کاعلم نہیں ہے'۔

(علامه بدرالدين محمود بن احمد العيني عمدة القارى شرح محمح بخارى بمطبوعها حياءالتراث العربي، بيروت: ج٢٠ص١٠٠)

علامه سيدمحمودآ لوى رحمه الله تعالى عليه فرمات بين:

'' حضرت عبداللہ بن ہر بیدہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ نبی کریم سائٹی فیاس حال میں وصال فرما گئے کہ آپ رُوح کونیں جانے تھے، غالبًا حضرت عبداللہ کا خیال تھا کہ رُوح کاعلم ناممکن ہے، ور نہ جس چیز کاعلم ممکن تھا وصال سے پہلے حضور سائٹی کیا کواس کاعلم حاصل ہو گیا تھا، جیسا کہ اس بات پرامام احمداور ترفدی کی بیرحد بیٹ دلالت کرتی ہے جسے امام بخاری نے بھی صحیح کہا ہے، حضرت معاذرضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ حضور سائٹی نے فرما یا کہ میں رات کو اُٹھا اور میں نے جشنی اللہ تعالیٰ کومنظور تھی نماز پڑھی، پس نماز میں مجھے اُونگھ آگئی یہاں تک کہ میں نے بہت گرانی محسوس کی، پس اچا تک دیکھا ہوں کہ میں بہترین صورت میں اپنے رب کے پاس ہوں (یہاں تک کہ) پس میں نے اپنے رب کریم کو دیکھا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنا دستِ رحمت میرے کندھوں کے درمیان رکھا حتیٰ کہ میں نے اس کے پوروں کی شونڈک اپنے سینے میں محسوس کی اور میرے لئے ہرچیز روشن اور منکشف ہوگئی اور میں نے اس کے پوروں کی شونڈک اپنے سینے میں محسوس کی اور میرے لئے ہرچیز روشن اور منکشف ہوگئی اور میں نے اس سے جان لیا''۔

(علامه سيحمودآلوي تفسيرروح المعاني بمطبوعة تبران: ج١٥٥: ١٣٧)

# مسكة علم غيب ميں اثمر كے ارشا دات

امام علامہ قاضی عیاض مالکی اندلسی رحمہ اللہ تعالی علیہ فرماتے ہیں:

'' کہا گیاہے کہ نبی اور رسول میں ایک لحاظ سے فرق ہے اس لئے کہ ان دونوں کا وصفِ نبوت میں اجتماع ہے جس کامعنٰی غیب پرمطلع ہوناہے''۔

(ا مام قاضى عياض بن موى يخصحى:الشفاء: فاروقى كتب خانه، ملتان: ج اجس ١٧١)

#### نیز فرماتے ہیں :

''اور حضور منگافی کے کمالات میں سے ایک ریجی ہے کہ آپ مَا گانَ وَمَا یکُونُ یعنی ماضی اور مستقبل کے غیوں پر مطلع ہیں،اوراس باب میں اتنی کثیرا حادیث وار دہیں کہ ایک سمندر ہے کہ جس کی گہرائی کا اندازہ نہیں کیا جاسکتا، اور ریجی آپ کے مجزات میں سے ایک مجزہ ہے، جوقطعی طور پر معلوم ہے اور ہم تک تو اتر کے ساتھ پہنچاہے، کیونکہ اس کے راوی کثیر ہیں،اور ریاحادیث معنوی طور پراطلاع علی الغیب پر شفق ہیں''۔

(الم قاضى عياض بن موى مصحى:الشفاء: فاروقى كتب خانه، ملتان: ج اجس ٢٢١)

امام غزالی علیه الرحمه نبوت کے خصائص بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

'' اور نبوت کی چوتھی صفت ہے ہوتی ہے کہ وہ (نبی) نیندیا بیداری کے عالم میں غیب کے ما یکون (آئندہ کے واقعات وحوادث) کا ادراک کر لیتا ہے، کیونکہ اس صفت کے ساتھ وہ لومِ محفوظ کا مطالعہ کرتا ہے اور لوح میں جو امور غیبیہ ہیں ان کود کمچہ لیتا ہے''۔

### نيزلكھتے ہيں :

"اور جب باطن صاف ہوتو دل كى آنكھ ميں مستقبل ميں ہونے والے امور منكشف ہوجاتے ہيں جيسے كه رسول الله من الله ورسول الله من الله ورسول الله ورسول الله ورسولة ورسولة ورسولة ورسولة ورسولة ورسولة ورسولة والله ورسولة ور

( الله علمه بن محد غز الى: احياء علوم الدين: مطبوعه دارالمعرفة ، بيروت: جهم: ص ١٩١٧)

محى السنة علامه بغوى ، ابن كيسان كي حوال في الله تعالى كفر مان عَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ كَاتَفير ميس كلهة بين :

"اس آیت میں انسان سے مراد حضور طلای الد تعالی نے حضور طلای کی ان اللہ تعالی کے حضور طلای کی انسان میں انسان سے مراد حضور طلای کے حضور طلای کے حضور طلای کی ماکن و مایکون کا بیان ہے ( ایعنی اللہ تعالی نے حضور طلای کی کے دن تک کی کا علم عطا فر مایا ہے ) کیونکہ حضور طلای کی کے دن تک کی خبریں بیان فر مائی ہیں '۔

(الف علامه الحسين الفراء بغوى :معالم التزيل:مطبعة القدم العلمية بمصر، جيم عن ) (ب علامة كي بن محمد بغدادي المعروف بالخازن: لباب الثاويلي في معانى التزيل، جيم عن )

علامة مطلانی فرماتے ہیں:

" حضور طلی این کی اس قدر میان بھی اس قدر مشہور اور کا فروں کے درمیان بھی اس قدر مشہور اور عام تھا کہ باہم کوئی بات کرتے ہوئے ڈرتے تھے اور ایک دوسرے سے کہتے تھے، چپ رہو، اللہ کی قتم! اگراور کوئی حضور کے پاس مخبری کرنے والا نہ بھی ہوا تو وادی بطحا کے بیشکر بزے ہی ہماری با تیں حضور سے کہددیں اگراور کوئی حضور کے پاس مخبری کرنے والا نہ بھی ہوا تو وادی بطحا کے بیشکر بزے ہی ہماری با تیں حضور سے کہددیں گئے۔ (امام احمد بن محمد مطلائی: مواہ ب لدئی تی شرح زرقائی: تے ہے ہیں ۱۳۹۹)

علامه زرقانی فرماتے ہیں:

''علامہ قاضی عیاض رحمہ اللہ تعالیٰ کے بقول حضور مکا لیے بیٹے غیب پر مطلع ہونے پر اخبار متواتر ہیں اور ان کے معانی اس امریز متفق ہیں''۔

(علامهم بن عبدالباقی زرقانی بشرح زرقانی علی المواهب: ج ۲:ص ۲۲۸)

امام ابن الحاج كى كابيان ہے:

''حضور منگافیانی کا ہری زندگی اور وفات اس معاملے میں برابر ہے کہ آپ بدستورا پنی اُمت کا مشاہدہ فر مار ہے ہیں اوران کی نتیو ں،ارا دوں، خیالوں اور حالوں کو جانتے ہیں،اور بیسب پھھآپ کے پاس اُ جالے میں ہے،کوئی ڈھکی چھپی بات نہیں ہے''۔

(الف،امام ابن الحاج على: المدخل: دارالکتاب العربي، بیروت: ج اجس ۲۵۲) (برام احمد بن محمد قسطلانی: المواجب اللدند پیرح شرح: ج ۸:ص ۳۲۹)

علامہ بیضا وی رحمہ اتعالی ، اللہ تعالی کے فرمان الفیری القبر راط المستقید کی تفسیر میں لکھتے ہیں:
"اللہ تعالی کی ہدایت کی اُن گنت اُنواع ہیں جن کا شار ٹھیں ہوسکتا، لیکن انہیں ترتیب وارا جناس میں مخصر کیا جاسکتا
ہے (یہاں تک کہ فرمایا) ہدایت کی چوتھی فتم یہ ہے کہ اللہ تعالی اُن کے قلوب پر وحی یا الہام اور سپے خوابوں کے
ذریعے اسرار کومنکشف فرمادیتا ہے اور اشیاء کی واقعی حقیقتوں کا ان کومشاہدہ کرادیتا ہے، اور یہتم صرف نبیوں اور
ولیوں کے ساتھ خاص ہے، اسے فقط وہی حاصل کر سکتے ہیں، اور اللہ تعالی کے اس فرمان" اُولِیک اللّذِین حَدَی
اللّٰہ فَیحُدُر اُن سے بہی مراد ہے"۔

اللّٰہ فَیحُدُر اُن مِن اُن کے مراد ہے"۔

(علامة عبدالله بن عمر بيضاوي بنفسير بيضاوي بمطبوعه كتب خاندر يميه ، ديو بند بس ٩ -١٠)

علامهابن حجرعسقلانی فرماتے ہیں:

" نبی کریم منگالی ایسی صفت حاصل ہے کہ جس کے ذریعے آپ ما یکون کے غیب کا ادراک کرلیتے ہیں، اوراک صفت سے لورِ محفوظ میں جوامور ہیں ان کا مطالعہ کرتے ہیں جس طرح ایک صفت کے ذریعے دانا آ دمی ہیوتوف سے متاز ہوتا ہے، پس بیصفاتِ کا ملہ ہیں جوحضور سنگالی کے لئے ثابت ہیں'۔

(الم الحمد بن على بن محمد عسقلاني: فتح البارى بمطبوعه مصطفي البابي بمصر: ج١١جس١١)

### حضرت ملاعلی قاری فرماتے ہیں:

"جب پا کیزه روح منور ہوجاتی ہے اور عالم محسوسات کی تاریکیوں سے اعراض کی وجہ سے اس کی نورانیت اور روشی ہوجاتا ہے ہم وگل پر ثابت برصی ہے ، اور اسی طرح جب دل کا آئینہ طبعی کدور توں کے زنگ سے پاک اور صاف ہوجاتا ہے ہم وگل پر ثابت قدمی اور انوارا الہیہ کے پہم فیضان کے سبب بینور تو می وضحکم ہوجاتا ہے ، اور دل کی فضاؤں میں انبساط و کشادگی کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے ، تو اس وقت لوح محفوظ میں کھے ہوئے نقوش دل میں منعکس ہونا شروع ہوجاتے ہیں ، اور انسان مغیبات پر مطلع ہوجاتا ہے اور عالم اسفل کے اجسام میں تصرف کرنے لگتا ہے بلکہ جب خود فیاض اقد س جل مجد ذاس پر جلوہ فرماتا ہے جو سب سے اعلی واشرف عطیہ ہے ، تو دوسری چیزیں کیسے منکشف نہ ہوں گئی ۔

(علامه على بن سلطان محمد القارى: مرقاة الفاتيح شرح مصلوة المصابح :مطبوعه مكتبه إمداديه ملتان: ج ا: ٩٢٠)

حضرت ملاعلی قاری حضور ملائید کی صدیث پاک فقیلمت ما فی السلوات و الکود ص کی شرح میں لکھتے ہیں :

" علامدا بن حجر نے فرمایا حضور کا گیا تھا م کا کنات کو جوآ سانوں میں ہے بلکد آ سانوں کے اوپر

بھی ہے جانتے ہیں ، جیسے کہ واقعہ معراج سے ثابت ہوتا ہے، اور اسی طرح زمین کہ جس

سے مراد جنس ہے بینی سانوں زمینوں میں جو کچھ ہے حضور کو ان سب کاعلم ہے، جیسا کہ
حضور کا گیا ہے اس ارشاد سے ثابت ہوتا ہے کہ آپ نے بیل اور مچھلی کے بارے میں بتلایا
کہ تمام زمینیں ان دونوں کے اوپر ہیں '۔

(علامة على بن سلطان محمد القارى: مرقاة المفاتيح شرح مشكلوة المصابيح بمطبوعه مكتبه المداويية ملتان: ج٢٠ص١١)

حضرت محقق على قارى، علامه بوصرى رحمه الله تعالى كقصيده برده شريف كاس مصرع: وَمِنْ عُلُومِكَ عِلْمَ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمَ اللَّهُ عِلْمَ اللَّهُ عِلْمَ اللَّهُ عِلْمَ اللَّهُ عِلْمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلْمُ الللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ عَلِمُ عَلَيْمُ عَلِ

''لوح اور قلم کاعلم حضور سکا اللی فی اسلور میں سے ایک سطر اور حضور سکی اللی اسلام کے علم کے سمندروں میں سے ایک دریا ہے''۔

(علامة على بن سلطان محمد القارى: الزبرة العمدة :مطبوعه سنده ( يا كستان ): ص ١١٤)

شخ عبدالحق محدّث دہلوی حضور مگالی فی السّفاتِ ما فی السّفاتِ والْکَدْ حن کی شرح میں رقمُطراز ہیں کہ: "اس کا مطلب بیہ ہے کہ حضور مگالی ایک اور جزی علوم حاصل ہیں اور آپ نے ان کا احاطہ کیا ہے"۔

### (شیخ عبدالحق محدّ شوبلوى: اشعة اللمعات (فارى) بمطبوعه مكتبه نور بدرضوبية كهر: ج ابس ١٩٩٣)

علامه آلوی بغدادی رحمه الله تعالی علیه فرماتے ہیں که:

"قیامت کا معاملہ ذکورہ امور میں سب سے زیادہ مخفی ہے، اور اللہ تعالی نے جو اینے نبی مکرم الليكم كو قیامت كے وقت پرمطلع فرمایا ہے تو اس میں انتہائی اجمال ہے، اگر چہ دوسروں کی نسبت سے حضور مگاٹی کے کاعلم اتم اور انگمل ہے، اورر ماحضور مَا اللَّيْنِ كَمَا كَا مِنْ اللَّهِ مِنْ مَا وَالسَّاعَةُ كَهَا تَذُينَ ' كه ميں اس حال ميں مبعوث ہوا ہوں كه ميں قيامت ( دو الگلیوں کی طرف اشارہ فرماتے ہوئے )اس طرح قریب قریب ہیں،تواس حدیث سے زیادہ سے زیادہ بہی معلوم ہوتا ہے کہآ پ مگاٹیکے کو وقتِ قیامت کا اجمالی علم ہے،اور میں نہیں سمجھتا کہ خواص ملائکہ کو وقتِ قیامت کاعلم حضور منافین سے زیادہ ہو، اور میری اس بات کی تائیداس بات سے بھی ہوتی ہے جسے حیدی نے اپنی نوادر میں امام شعبی سے اپنی سند کے ساتھ روایت کیا ہے کہ حضرت عیسی بن مریم نے حضرت جریل علیہ السلام سے قیامت کے بارے میں یو چھا تو انہوں نے اپنے بروں کو حرکت دے کر کہا کہ''جس سے یو چھا جار ہاہے وہ سائل سے زیادہ جانے والانہیں ہے'۔مطلب بیہ ہے کہاس بارے میں دونوں کاعلم برابرہے، یعنی وقوع قیامت کے وقت کا کامل علم صرف الله تعالیٰ کے ساتھ مخصوص ہے اور دوسروں کواس نے اجمالی علم عطا فرمایا ہے جیسے کہ قیامت کی علامتوں کے بیان کرنے سے پتا چلتا ہے۔ جائز ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب ملاٹیکی کو وقوع قیامت کے وقت پر کامل طور پر مطلع کردیا گیا ہو، مگراس طریق پرنہیں کہوہ اللہ تعالی کے علم مے مماثل ہو، تا ہم اللہ تعالی نے کسی حکمت کے پیشِ نظر حضور ملا الميانية إيراس كامخفي ركهنا واجب كرديا بهو، اوربيلم حضور ملالية كخواص مين سے بهو، تا ہم مجھے اس بركوئي قطعي دلیل نہیں ماسکی''۔

(علامه سيرمحمودآلوي بقسيرروح المعاني مطبوعة تبران: ج٢١٩ص ١٠٠)

# قاضى شوكانى:

یا در ہے کہ قاضی شوکانی کی شخصیت وہ ہے جس پر برصغیر پاک وہند کے تمام غیر مقلد دوں کا اعتماد اور سہارا ہے، قاضی موصوف اللّٰد تعالیٰ کے فرمان' فکل یکٹھ مرعکیٰ غیّبہ اَحَدُ ا'' کی تفسیر میں لکھتے ہیں: ''اگر بیکہا جائے کہ جب دلیل قرآنی سے بیڑا بت ہے کہ اللّٰد تعالیٰ نے اپنے پسندیدہ رسولوں کوغیب کے جتنے علم پر چاہا مسلط فرمایا ہے، تو کیارسول کے لئے بیجائز ہے کہ وہ اس علم غیب میں سے جواللہ تعالی نے اس پر ظاہر فرمایا ہے اپنی اُمت کے بعض افراد کو بتلا دے؟ تو میں کہتا ہوں ہاں! اوراس میں کوئی رکا وٹ نہیں ، اور بیچ پزرسول اللہ منظیم نے ہے۔ اپنی اُمت کے بعد قاضی شوکانی نے الی متعدد مظاہرہ کے عالم پر پوشیدہ نہیں ہے، (پھراس کے بعد قاضی شوکانی نے الی متعدد اصادیث کا ذکر کیا جن میں بیبیان ہے کہ حضور ملائی نے امور غیبیہ کی خبریں دی ہیں، پھر لکھتے ہیں کہ ) جب بیہ ثابت ہوگیا تو اس بات سے کوئی مانع اور رکا وٹ نہیں ہے کہ اللہ تعالی اس اُمت کے بعض نیک بندوں کوغیب کی اللہ تعالی اس اُمت کے بعض نیک بندوں کوغیب کی اللہ تعالی اس اُمت کے بعض نیک بندوں کوغیب کی اللہ تعالی کے رسول نے بھی الی خبروں کے لئے خاص فرما لیے جواس نے اپنے رسول مکرم پر ظاہر فرمائی ہیں، اور اللہ تعالی کے رسول نے ہیں، اور بیہ بعض افراد اُمت نام جی اور اللہ تعالی ہی کا فیضان ہے '۔

(محمه بن على شوكانى : فتح القدر بمطبوعه دارالمعرفة ، بيروت: چ ۵: ص ۱۲۲)

# علم غیب کے بارے میں دیو بندیوں کاعقیدہ

مولوی خلیل احمد انبیشو ی لکھتے ہیں:

''ہم زبان سے قائل اور قلب سے معتقداس امرے ہیں کہ سیّدنا رسول اللّه مَاللَیْمَ کو ہمّا می مخلوقات سے زیادہ وہ علوم عطا ہوئے ہیں جن کا ذات وصفات اور تشریعات لیعنی احکامِ عملیہ و تھم نظریہ اور حقیقت ہائے حقہ اور اسرار مخفیہ وغیرہ سے تعلق ہے جن تک مخلوق ہیں سے کوئی بھی نہیں پہنچ سکا، نہ مقرب فرشتہ اور نہ نبی رسول۔ اور بے شک آپ کو اولین و آخرین کا علم عطا ہوا اور آپ پرحق تعالی کا فضل عظیم ہے، لیکن اس سے بیدلازم نہیں آتا کہ آپ کو زمانہ کی ہرآن ہیں حادث وواقع ہونے والے واقعات ہیں سے ہر ہر جزئی کی اطلاع اور علم ہوئی۔

### پھر چندسطور کے بعد لکھتے ہیں:

" ہاں کسی جزئی حادثہ طقیر کا حضرت کواس لئے معلوم نہ ہونا کہ آپ نے اس کی جانب توجہ نہیں فرمائی آپ کے اعلم ہونے میں کسی قتم کا نقصان پیدائہیں کرسکتا جب کہ ثابت ہو چکا

## کہ آپ ان شریف علوم میں جو آپ کے منصب اعلیٰ کے مناسب ہیں ساری مخلوق سے بڑھے ہوئے ہیں''۔

(خليل احمدانينهوى: المهد: كتب خاندر يميه ، ويوبند: ص١٨٠)

## ع حقیقت خودکومنوالیتی ہے مانی نہیں جاتی

د کیھئے! مولوی صاحب موصوف بھی واشگاف الفاظ میں اعتراف کر گئے ہیں کہ حضور رنبی کریم مظافیۃ کاعلم شریف اگلی کچھلی تمام مخلوق سے بڑھ کر ہے، اور آپ ( مظافیۃ کیا کھا کھی کھیلی تمام مخلوق سے بڑھ کر ہے، اور آپ ( مظافیۃ کیا کھا کہ اور ابعض حجو ٹے موٹے موٹے ہوتا ہے، اس سے آپ کے اعلم ہونے موٹے موٹے موٹ ہوتا ہے، اس سے آپ کے اعلم ہونے میں کوئی فرق نہیں بڑتا۔

نوٹ : یادر ہے کہ بیکتاب'' المھند'' وہ ہے جس پر دیو بند کے تمام بروں کا ایکا ہے، بینی اس کتاب پر تمام اکا بر علاء دیو بند کا اتفاق ہے اور بیبیں سے زیادہ دیو بندی علاء کی تصدیقات سے آراستہ ہے، جن میں سے بعض بیہ ہیں: مولوی محمود حسن ، اشرف علی تھا نوی اور مفتی کفایت اللہ وغیرہ۔

# استدراک (ایک وہم کاازالہ)

یہ تو معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے پیندیدہ رسولوں اور خصوصاً سیّد الانتہاء ولمرسلین حضور خاتم النبیین سکا الیّکیا کوعلم غیب عطافر مایا ہے جیسے کہ ابھی ہم نے ذکر کیا ہے کہ اس پرقر آن کریم کی بہت کی آیات، احادیث مبارکہ اور اقوالِ سلف دلالت کرتے ہیں، کیکن دوسری طرف اللہ تعالیٰ نے اپنے غیرسے علم غیب کی نفی فرمائی، جیسے ان آیا توطیبات سے ظاہر ہوتا ہے جوابھی ہم آپ کے سامنے پیش کررہے ہیں۔

مثلًا الله جل شائه نے فرمایا:

قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ (سورة تَمَل: آیت ۲۵) ترجمہ: تم فرما وُغیب نہیں جائے جوکوئی آسانوں اور زمین میں ہیں مگر اللہ۔ وکِلّهِ غَیْبُ السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ وَإِلَیْهِ یُرْجَعُ الْکَمْرُ کُلُّهُ (سورة حود: آیت ۱۲۳) ترجمہ: اور اللہ بی کے لئے ہیں آسانوں اور زمین کے غیب اور اسی کی طرف سب کا موں کی رجوع ہے۔ وَعِندُةُ مَفَاتِحُ الْفَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلَّا هُو (سورة الانعام: آیت ۵۹) ترجمه اوراس کے پاس بیں تنجیاں غیب کی ،انہیں وہی جانتا ہے۔ اس کےعلاوہ اور بھی بہت ی آیات بیں۔

## احاديث

حدیث جرئیل علیه السلام میں ہے:

وقوع قیامت کاعلم ان پانچ غیب کی چیزوں میں سے ہے جس کواللد تعالی کے سواکوئی نہیں جانتا، پھر حجو رعلیہ الصلوة والسلام نے بیآ بیت تلاوت فرمائی اِنَّ اللهَ عِنْدَةً عِلْمُ السَّاعَةِ (قیامت کاعلم الله تعالی بی کے پاس ہے)۔

(امامسلم بن حاج قشیری تیج مسلم بمطبوعه و بلی ج اص ۲۹)

اُم المومنین حضرت عائشہ صدیقہ عفیفہ رضی اللہ تعالی عنبها فرماتی ہیں :
ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ عفیفہ رضی اللہ تعالی عنبها فرماتی ہیں :
اور جو محف یہ کہے کہ حضور ملی اللہ تعالی کا استاد ہے: آپ فرماد ہے کہ آسانوں اور
یزیہت بڑا جموٹ بائدھا کیونکہ اللہ تعالی کا استاد ہے: آپ فرماد ہے کہ آسانوں اور
زمینوں میں جو کچھ غیب ہے اس کو اللہ تعالی کے ماسواکوئی نہیں جانتا۔

(امام سلم بن تحلق قشيري صحيح سلم مطبوعه د بلي: ج اجس ٩٨)

کسی مومن کی بیجال نہیں کہ وہ علم غیب کے اثبات اور نفی کی آیات میں سے کسی کا بھی اٹکار کرے، اور اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ ہم (اہل سنت و جماعت) تمام آیات پرائیان رکھتے ہیں اور ان (نفی واثبات کی) آیات کے درمیان حقیقت میں کوئی تناقض اور منافات نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا کلام تناقض سے بری اور پاک ہے، اللہ جل مجد فرماتا ہے:

وكُوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيْهِ الْحَتِلاَفاَ كَثِيْرِ أَ (سورة النساء: آيت ۸۲) (اوراگروه قرآن الله تعالَى كے غير كى طرف ہے ہوتا تووه اس ميں بہت كچھا ختلاف پاتے) مسئلة علم غيب كے دلائل ميں جو بظاہر منا فات اور تناوض نظر آتا ہے اس كودُ وركرنے كے لئے علامہ سيّد يوسف ہاشم رفاعی، جوعلمائے كويت ہے ہيں، فرماتے ہيں: دیکھے! ہمارے رب بتارک و تعالی نے ایک طرف تو دوٹوک الفاظ میں تخلوق سے علم غیب کی نفی فرمادی ہے، ارشاد ہے: لا یکتکم من فی السّمَا وَاتِ وَالاَّرْضِ الْتُخْیَبَ إِلَّا اللَّهُ (الله تعالی کے سوا آسانوں اور زمین کے رہنے دالوں میں سے کوئی غیب نہیں جانتا) اور دوسری آیت میں اپنے برگزیدہ پیغیبروں کے لئے علم غیب ثابت کیا ہے، جس میں شک کی کوئی مخبائش نہیں ہے، جسیا کہ الله تعالی فرما تا ہے: اِلاَّ مَنِ ارتَّضَی مِن رَّسُولِ ( مگراپئی بیندیدہ رسول کو) بیتمام آیات برحق ہیں اور ان سب پرائیان لا نا واجب ہے، اور جو شخص علم غیب کی فی اور اثبات پرشتمال ان دوشتم کی آیات میں سے کسی آیت کا بھی انکار کرے وہ قرآن کریم کا مشکر ہے، لہذا جو مطلقاً نفی کرتا ہے اور کسی طریق سے بھی علم غیب کوئیس ما نتا وہ آیات اثبات کا مشکر ہے اور جو مطلقاً ٹابت کرتا ہے اور کسی وجہ سے بھی نفی نہیں اپنا تا کہ بیش کرتا وہ آیات نفی کا مشکر ہے، اور مومن وہ ہے جو تمام آیتوں پرائیان رکھتا ہے اور تفریق کی روش نہیں اپنا تا کہ بعض کو مانے اور بعض کو فیہ مانے ور بعض کو فیہ مانے ور بعض کو مانے اور بعض کو فیہ مانے ور بعض کو مانے اور بعض کو فیہ مانے۔

(سيد يوث باشم رفاعي: اولية الل السنة والجماعة: مطبوع كويت ١٩٨٧ء: ص ١٣١٨)

علامها بن حجر كلي يون رقمطرازين:

''اورہم نے اس آیت کی تفییر میں جو کچھ لکھا ہے تو علامہ تو دی نے اپنے قناوی میں اس کی تضریح فرمائی ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ آیت کا مفہوم بیہ ہے کہ تمام معلومات کا احاطہ کرنا اور غیب کومستقل اور ازخود ذاتی طور پر جاننا اللہ تعالیٰ کے سواکس کے لئے ٹابت نہیں ہے (مطلب بیہ ہے کہ ایساعلم جو تمام معلومات کا احاطہ کرے اور بذات خود مستقل طور پر ہواللہ تعالیٰ کے سواکس کے لئے ٹابت نہیں ہے ) اور رہے ججزات اور کرامات، تو وہ انہیں اللہ تعالیٰ کے بتلانے سے حاصل ہوتے ہیں''۔

(علامهاحمد بن حجر كلى: قنّا وكل حديثية بمطبوعه مصطفى ابا بي بمصر : ص ٢٧٨)

نیز فرماتے ہیں کہ:

'' يه آيت الله تعالى كاس قول مِنهُمْ مَّنْ قَصَصْناً عَلَيْكَ وَمِنهُمْ مَّنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ كَمنا فَي نَبِيل ہے، كہلى وجہ توبيہ كه اس مِس الله تعالى في صرف ان انبياء كى خبر دى ہے جن كابيان نبى اكرم الله يَا كے لئے كيا ہے اور دوسرى بات بيہ كه اس آيت كے نزول كے بعد تمام انبياء كرام كابيان نبى اكرم مَن الله في كے كرديا كيا''۔

(علامهاحمد بن حجر كلى: قناوي حديثيه بمطبوعه مصطفى البابي بمصر : ص ١٥٣)

علامه شهاب الدين خفاجي فرمات بين:

"اوربیان آیوں کے منافی نہیں ہے جواس پر دلالت کرتی ہیں کہ اللہ تعالی کے سواکسی کوغیب کاعلم نہیں ہے اور اللہ تعالیٰ کے اس فرمان "کو گُنت اُقلم الْفقیب کا اللہ تکفرت مِن الْفَیْدِ "میں بغیر واسطہ کے جانے کی فی ہے، الکین اللہ تعالیٰ کے بتلانے سے حضور کا اللہ تعالیٰ کا غیب پر مطلع ہونا ایک امر خفق ہے جس پر اللہ تعالیٰ کا بیفر مان شاہدہ " فیلا یک طُلود علی کی بیند بیدہ رسولوں کے سوا فیک کی کوکا مل اطلاع نہیں دیتا"۔

"ابن عطاء الله اسكندرى نے "لطائف المنن" میں فرمایا کہ بندے کا نور فراست سے اللہ تعالی کے غیوب میں سے کسی غیب پر مطلع ہونا کوئی جیرت کی بات نہیں ہے، اس کی دلیل بیر حدیث ہے کہ " اِتّعَوْقُ فَرَاسَةَ الْمُوْمِنِ فَإِنّهُ يَنْظُرُ بِي مَنْ عَيْبِ بِرَ مطلع ہونا کوئی جیرت کی بات نہیں ہے، اس کی دلیل بیر حدیث ہے کہ " اِتّعَوْقُ فَرَاسَت سے وُرو کیونکہ وہ اللہ تعالی کے فورسے دیکھتا ہے، اور بہی نبی اکرم مظالی ہواس کا ارشاد کا مطلب ہے: "میں اس کی آئے ہو جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے" کیونکہ جس کی آئے ہوت تعالی ہواس کا عیب براطلاع یا ناکوئی مستجد نہیں ہے"۔

(علامة شباب الدين احمد تفاجی بسيم الرياض شرح شفا قاضی عياض بمطبوعه دارافکر، بيروت: جسم بس ١٥٥) اوريمي بات بعينه علامه ذرقاني نے شرح مواجب يس كي ہے۔

(علامهم بن عبدالباقی زرقانی جرح موابب لدند: ج2:ص ۲۲۹\_۲۲۸)

علامهمحود بن اسرائيل معروف بابن قاضي ساونه فرماتے بين:

''ان آیات کریمہ میں اس طرح تطبیق ہو سکتی ہے کہ جس علم کی نفی کی گئی ہے وہ مستقل علم ہے (جوازخود معلوم ہواور بتلانے سے جوعلم ہواس کی نفی ہے) یا بید کہا جائے کہ نفی علم قطعی کی ہے نہ کہ نفنی کی، اور اس تائید اللہ تعالیٰ کے اس فرمان سے ہوتی ہے آئیڈعکُ فیڈھا مَن یُنٹوسٹ فیڈھا من یُونکہ بیغیب ہے، اور فرشتوں نے اپنے گمان کے مطابق یا اللہ تعالیٰ کے بتلانے سے اس کی خبروی (لیعن بید کہ بنی آ دم زمین میں فساد پھیلائیں گے الہذا اگر کوئی شخص مستقل طور پرجانے کا دعوی کرے کہ اسے نیند یا بیداری میں طور پرجانے کا دعوی کرے تو اسے کا فرقر اردیا جانا چاہئے ، اوراگر اس بناء پر دعوی کرے کہ اسے نیند یا بیداری میں کشف کے ذریعے آگاہ کیا گیا ہے تو اسے کا فرنہیں کہیں گے ، کیونکہ اس کے دعوے اور آیت میں کوئی مخالفت نہیں کے جیسے کہ اس سے پہلے تطبیق کا بیان ہواہے''۔

### (علامة مودين اسرائيل: جامع الفصولين: مطبوعه المطبعة الكبرى الميرية مصر: ج٢٠ بص ٢٢٠)

ان تصریحات سے بیہ بات واضح ہوگئ ہے کہفی ذاتی طور پر جانے کی گئی ہے جو بلا واسطہ اور بغیر ہتلانے کے ہو ایک اللہ تعالیٰ کے ہتلانے سے جو علم غیب حاصل ہووہ ثابت ہے،اس کی نفی نہیں ہے۔ علامہ محمود آلوسی رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

''اور بہ بات جائز ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے برگزیدہ بندوں کوان پائی امور غیبیہ بیس سے کسی پراطلاع دے دے اور اپنے خاص بندے کواس کا کسی قدر علم عطافر مادے ، اور وہ علم جوصرف اللہ تعالیٰ کے لئے خاص ہے وہ ایسا علم ہے جو تمام احوال اور تفصیلات کوشامل ہے اور برقتم کی معلومات کا احاظہ کرتا ہے ، جامع صغیر کی شرح مناوی کبیر بیس صدیث بریدہ کی بحث بیس کھھا ہے کہ خسس لا تعلیم مناوی آیا اللہ (پائی چیز وں کواللہ کے سواکوئی نہیں جانتا) کا مطلب یہ ہے کہ ایساعلم جو تمام معلومات کو کا مل طور پر محیط ہوا ور ہر کلی اور ہر جزی کوشامل ہووہ صرف اللہ تعالیٰ کے لئے ثابت ہے ، اس کے سواکسی کو حاصل نہیں ، اور بیاس چیز کے منافی نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے خاص بندوں کو بعض مغیبات پر مطلع کر دے بہاں تک کہ ان پائی بیس سے بھی بعض پر ، کیونکہ بیر و چیند جزئیات ہیں ، رہا معز لہ کا انکار ، تو محض ہے دھر می اور سیدنہ وری ہے (امام مناوی) ، ہمار ہے اس بیان سے ان احاد بیث میں تطبیق معلوم ہوگی جو کم غیب کے اللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص ہو نے پر دلالت کرتی ہیں ، اور جواس کے خلاف پر دلالت کرتی ہیں ، مثل مغیبات سے متعلق نبی اکرم کا ایک کیفن خبر میں اسی قبیل سے تعلق رکھتی ہیں ، اس سلسط میں شفاء شریف اور مواہب مغیبات سے متعلق نبی اکرم کا اللہ کی بعض خبر میں اسی قبیل سے تعلق رکھتی ہیں ، اس سلسط میں شفاء شریف اور مواہب مغیبات سے متعلق نبی اکرم کا اللہ کو اس سے اللہ میں مقام ہوگی ۔ در علامہ سیر محمود آلوی : تغیبر روح المعانی : مطبوعہ طہران : ج۲۰۱۰ میں ۱۰۰۰

# للدتعالى اورمخلوق كاعلم مساوى نهيس

اس سے پہلے جو تفصیل گزری ہے اس سے حضور مخافیا کے علم کی وسعت کا کسی قدرا ندازہ ہوتا ہے،اللہ جل مجد ؤنے حضور مخافیا کی کم ترک کے آپ نے ایک ہی مجلس میں کا نئات کی پیدائش حضور مخافیا کی کم ترب نے ایک ہی مجلس میں کا نئات کی پیدائش سے لے کر جنتیوں اور دوز خیوں کے اپنے اپنے ٹھ کا نوں میں جانے تک کی خبر دی، اس کے باوجود حضور کا علم اللہ تعالیٰ کے علم کے مساوی نہیں ہے بلکہ تمام مخلوق کا علم بھی علم اللی کے برابر نہیں، بلکہ حقیقت ریہ ہے کہ اس مساوات کا امکان ہی نہیں ہے۔

الله تعالی اور مخلوق کے علم میں مساوات کی شخفیق کرتے ہوئے امام احمد رضا بریلوی فرماتے ہیں:

'' ہماری اس تقریر سے خلا ہر و ہا ہر ہو گیا ہے کہ تمام کا ئنات کاعلم ایک طرف ہوتو نسی مسلمان کے دل میں بیے خیال تک نہیں گزرسکتا کہ وہ علم الٰہی کے مساوی ہوسکتا ہے، کیا اندھوں کو نظر نہیں آتا کہ علم الٰہی اور علم رسول (بلکہ پوری کا ئنات) کے علم میں کتنی وجوہ سے فرق ہے؟''

(۱) الله تعالى كاعلم ذاتى اور مخلوق كاعلم عطائى ہے۔

(۲) الله تعالی کے مکم کا ثبوت ذات باری تعالی کے لئے ضروری ہاور مخلوق کے لئے علم کا ثبوت ممکن ہے۔

(٣) الله تعاليي كاعلم ازلى ،سرمدى، قديم ، حقيقي ہے اور مخلوق كاعلم حادث ہے كيونكه تمام مخلوق حادث ہے اور بيد

قاعدہ ہے کہ صفت موصوف سے پہلے نہیں پائی جاسکتی۔

(4) علم البي غير مخلوق إدر مخلوق كاعلم مخلوق إ-

(۵) علم اللي غير مقدور باور مخلوق كاعلم مقدور مقبور بــ

(٢) علم اللي واجب البقاء ب اور خلوق كاعلم جائز الفناء ب\_

(2) علم اللي ميل تغير متنع باور مخلوق كاعلم تغير بذريب

(ام م احمد رضا بر ملوى: الدولية المكية: كاتبدرضوية رام باغ كراجي بحس١١٢)

مساوات کا وہم اس مخص کو لاحق ہوسکتا ہے جو اللہ تعالیٰ کے علم کی وسعتوں سے جاہل ہے، حقیقت بیہ ہے کہ تمام مخلوق کے علم کی نبیت اللہ تعالیٰ کے علم سے وہ بھی نہیں ہے جو ایک قطر ہے کوساتوں سمندروں سے ہے، اگر بیہ بات کہی بھی جائے تو محض سمجھانے کے لئے ہوگی، کیونکہ قطرہ اور سمندر دونوں متناہی ہیں، ان کی باہمی نسبت، متناہی کی متناہی اور خلوق کے علم میں بینبست نہیں ہے، کیونکہ خلوق کا علم متناہی اور اللہ تعالیٰ کا متناہی اور اللہ تعالیٰ کا کو خیر متناہی کو غیر متناہی ہے۔ ان کے درمیان وہ نسبت ہے جو متناہی کو غیر متناہی سے ہے۔ حافظ الوعید اللہ جاکم نسبتالوں کی حضر متناہی کی مصرف کا للہ تعالیٰ عنہ سے دوست کر تے ہوں کہ نی اگر مرما اللہ کا نے اللہ تعالیٰ عنہ سے دوست کر تے ہوں کہ نی اگر مرما اللہ کے اللہ تعالیٰ عنہ سے دوست کر تے ہوں کہ نی اگر مرما اللہ کے اللہ تعالیٰ عنہ سے دوست کر تے ہوں کہ نی اگر مرما اللہ کے اللہ تعالیٰ عنہ سے دواست کر تے ہوں کہ نی اگر مرما اللہ کے اللہ کو اللہ تعالیٰ عنہ سے دوست کر تے ہوں کہ نی اگر مرما اللہ کے اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کا کو بہ می کو کے درمیان کو میں کو بور کر تو ہوں کہ کے درمیان کو کی مراب کے درمیان کی بی کو کہ کہ کو کو کہ کو کو کہ کو ک

حافظ ابوعبداللّٰدحا کم نیشا پوری،حضرت ابی بن کعب رضی اللّٰد تعالیٰ عنه ہے روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم مُکَاللّٰیُ اُنے۔ : . . . .

فرمايا :

جب موی علیه السلام کی خصر علیه السلام سے ملاقات ہوئی تو ایک پرندہ آیا اور اس نے اپنی چونج یانی میں ڈالی ،حضرت خصر علیه السلام حضرت موی علیه السلام سے کہنے گئے ،غور کیجئے

شهر ما رعكم مثالثيثم شهر ما رعكم مثالثيثم

کہ یہ پرندہ کیا کہدرہا ہے، حضرت موی علیہ السلام نے کہا وہ کیا کہدرہا ہے؟ حضرت خضر علیہ السلام نے ہما رااورموی علیہ السلام کاعلم علیہ السلام التہ ہارااورموی علیہ السلام کاعلم اللہ تعالیٰ کے علم کے سامنے ایسے ہی ہے جیسے میں نے اپنی چونچ کے ذریعے اس پانی سے کھے حصہ لے لیا ہے۔

بیحدیث امام مسلم اور بخاری کی شرا نظر پرسی ہے کیکن انہوں نے اسے روایت نہیں کیا ہے۔

( حافظ حاكم نيشالورى: متدرك حاكم : مطبوعه وارالفكر ، بيروت: جمع: ص ١٩٩٣)

علامة خفاجي، علامه طبي (شارح مفكلوة) سيفل كرت موئ فرمات بين:

''الله تعالی کی معلومات کی کوئی انتہائیں ہے، آسانوں اور زمین کے غیب اور جو پچھ فرشتے ظاہر کرتے ہیں اور جو پچھ اِتے ہیں،سب الله تعالیٰ کے علم کا ایک قطرہ ہے''۔

(علامهٔ شهاب الدین خفاجی:عنایة القاضی طبع بیروت: ۲۳ بص ۱۲۹)

علامه عبدالحكيم سيالكو في في يحى تصريح فرمائي ہے۔

(علامه الكيم سالكوني: حاشيفسر بيضاوي مطبوع كوئد إص ١٠٠١)

(علامة مبالكيم سالكوني: حاشيفسير بيفاوي بمطبوع كوئد بص٥٩)

خلاصة كلام

الل سنت وجماعت كا مسلك مديه كرالله تعالى نے اپنے محبوب نبي كريم من الليكم كوما كان وما يكون كاعلم تدريجاً عطا

فرمایا ہے اور حضور مل ایکن کو مجا ہتداء آفرینش سے لے کر جنتیوں اور دوز خیوں کے اپنی اپنی منزلوں میں داخل ہونے تک تمام ماکان وما یکون کو محیط ہے، جیسا کہ سابق ابحاث میں قرآن وحدیث اور اقوال ائمہ سے ثابت ومعلوم ہوا ہے، نزول قرآن کے ساتھ ساتھ اپنی ارتقائی منازل کو طے کرتا ہوا کھمل ہوا، اور جواس کا انکار کرے اس پر لازم ہے کہ وہ دلیل قطعی سے ثابت کرے کے پورے قرآن کریم کے نازل ہوجانے کے بعد حضور ملائے کے کو لال پر لازم ہے کہ وہ دلیل قطعی سے ثابت کرے کے پورے قرآن کریم کے نازل ہوجانے کے بعد حضور ملائے کے کو قلال چیز کاعلم نہیں ہے، امام اہلسدت حضرت محد شام احمد رضا قاوری قدھاری ثم بریلوی رحمہ اللہ تعالی کا بہی عقیدہ ومسلک ہے، اور اہل سنت و جماعت کے کیر فقہاء کرام ، محد ثین ، مفسرین اور صوفیاء کرام رضی اللہ تعالی عنہم اس پر منتق ہیں۔

حضرت امام احدرضا بریلوی رحمه الله تعالی فرماتے ہیں:

"ان تمام اجماعات کے بعد جمارے علماء میں اختلاف ہوا کہ بیٹارعلوم غیب جومولی عزوجل نے اپنے مجبوب اعظم ملا لیکنے کو عطافر مائے آیا وہ روزِ اوّل سے بومِ آخر تک تمام کا نئات کو شامل ہیں جیسیا کہ عموم آیات اور احادیث کا مفاد ہے، یاان میں شخصیص ہے، بہت اہل ظاہر جانب خصوص گئے ہیں، کسی نے کہا متشابہات کا کسی نے ٹمس کا ،کثیر نے کہا ساعت کا ،اور علماء باطن (صوفیاء کرام) اور ان کے اتباع سے بکٹر ت علماء فاہر نے آیات واحادیث کوان کے عموم پر رکھا، ماکان و ما یکون ( بعنی تخلیق کا نئات کے آغاز سے لے کر قیامت تک کاعلم ) بعدی فرکور میں از آنجا کہ غایت میں دخول وخروج دونوں محتمل ہیں، ساعت داخل ہو یانہیں بہر حال ہے مجموعہ می علوم الہیہ سے ایک بعض خفیف ہے '۔

اس کے بعد فرماتے ہیں:

بیخاص مسئلہ جس طرح ہمارے علاء اٹل سنت میں دائر (گردش کناں) ہے مسائلِ خلافیہ اشاعرہ اور ماتر ید بید کے شل ہے کہ اصلاً محلِ کوم (اور جائے ملامت) نہیں، ہا! ہمارا مختار، قول اخیر ہے جو عام عرفاء کرام اور بکثرت اعلام کا مسلک ہے، اور اس بارے میں بعض آیات واحادیث اور اقوالِ ائمہ، حضرت (سوال کرنے والے بزرگ) کوفقیر کے دسالے "انباء المصطفے" میں ملیں گے، اور اللؤ لؤ المکنون فی علمہ البشیر ماکان ومایکون وغیرہ رسائلِ فقیر میں بھراللہ تعالی کثیر ووافر ہیں'۔

## (امام احمد رضاير مليوى: خالص الاعتقاد (أردو) بمطبوعه حامدانيذ كمپنى ، لا بهور : ١٧٧ \_ ١٧٧)

# وجبراختلاف

اس مسئلہ میں اختلاف دراصل اس قتم کی باتوں سے واقع ہوا، جیسے مولوی اسلعیل دہلوی نے لکھ دیا کہ:

'' جوکوئی یہ بات کے کہ پینٹم پر خدایا کوئی امام یا کوئی بزرگ غیب کی بات جانتے تھے اور
شریعت کے ادب سے منہ سے نہ کہتے تھے سووہ بڑا جھوٹا ہے، بلکہ غیب کی بات اللہ کے سوا
کوئی جانتا ہی نہیں'۔

(محمدا ساعيل وبلوى: تقوية الايمان (أردو) بمطبع قاروقي ويلى بص٣٧)

اس نے ان تمام آینوں اور حدیثوں کی طرف توجہ نہ کی جن میں سے بعض ہم نے سابقہ سطور میں ذکر کی ہیں۔ مولوی خلیل احمد انبیٹھو کی نے لکھا ہے :

"الحاصل غور كرنا چاہئے كه شيطان وطلك الموت كا حال و كيھ كرعلم محيط زمين كا فخر عالم كو خلاف الموت كا حال و كيھ كرعلم محيط زمين كا فخر عالم كو خلاف نصوص قطعيہ كے بلادليل محض قياس فاسوه سے ثابت كرنا شرك نہيں تو كون ساائمان كا حصہ ہے، شيطان وطلك الموت كويہ وسعت نص سے ثابت ہوئى فخر دوعالم كى وسعت علم كى كون كى نص تصفحى ہے كہ جس سے تمام نصوص كورَ لا كركا ايك شرك ثابت كرتا ہے"۔

(خليل احمدانيه فوى: براين قاطعه: كتب خاندامداويه ولوبند ص٥٥)

اس عبارت کا مفادیہ ہے کہ شیطان کاعلم (نعوذ باللہ من و لک) حضور نبی کریم مالی ایک ہے کہ سے زیادہ ہے کیونکہ اس نے کہا ہے کہ شیطان کاعلم روئے زمین کو محیط ہے اور بیض سے ثابت ہے، اور نبی کریم مالی نیز کا علم ایسانہیں ہے بلکہ حضور مالی نیز کے لئے علم محیط ثابت کرنا شرک ہے اور نصوص کے خلاف ہے، کیسی عجیب بات ہے کہ ہم اگر حضور مالی نیز کے لئے علم محیط ثابت کریں تو اس سے شرک لازم آئے اور مولوی صاحب موصوف اگریمی علم ابلیس لعین کے لئے ثابت کریں تو نہ صرف شرک لازم نبیں آتا بلکہ وہ نص سے ثابت ہے (اللہ تعالی کی پناہ) اپنے اپنے نصیب کی بات ہے۔

مزيد سنت مولوى اشرف على تفانوى لكست بين :

'' پھر بیہ کہ آپ کی ذاتِ مقدسہ پرعلم غیب کا تھم کیا جانا اگر بقول زید تھی ہوتو دریا فت طلب بیا مرہے کہ اس غیب سے مراد بعض غیب ہے یا کل غیب اگر بعض علوم غیبیہ مراد ہیں تو اس میں حضور کی ہی کیا تخصیص ہے ایساعلم تو زید وعمر و بلکہ ہرصبی ومجنون بلکہ جمیع حیوانات و بہائم کے لئے بھی حاصل ہے''۔

#### (اشرف على تعانوى: حفظ الايمان: كتب خانه اعزاز بيه ويو بند ص ٨)

قارئین کرام! بیاوراس طرح کی دوسری بہت می باتیں تھیں جو برصغیر ہند میں افتراق کا سبب بنیں، اورعلاء اہل سنت و جماعت نبی کریم سکا اللہ کے حقوق، جن کا اوا کرنا ان پر واجب تھا، کے لئے اُٹھ کھڑے ہوئے اور ان نظریات کا بھر پورر د فرمایا، انہی علاء اہل سنت میں سے ایک امام احمد رضا قادری بریلوی بھی ہیں جنہوں نے عظمت شان الوہیت اور مقام مصطفے مکا تی گھڑا اور شان رسالت کے تحفظ کے لئے متعدد کتا ہیں تصنیف فرما کیں، اور شان الوہیت وشان رسالت میں تنقیص کرنے والوں کا رد بلیغ فرمایا، یہی وجہ ہے کہ بیلوگ امام احمد رضا بریلوی سے بغض رکھتے ہیں اور اُن پرایسے ایسے جھوٹ با ندھتے ہیں جن سے ان کا دامن یاک ہے۔

اولياءكرام اورعكم غيب

امام ابن جرکی سے پوچھا گیا کہ اگر کوئی فخص ہد کہے کہ موس غیب جانتا ہے تو کیا وہ اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کی وجہ سے "قُل لَّا یَعْلَمُ مَن فِی السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ الْفَیْبَ إِلَّا اللَّهُ " (ثَمْ فرماؤ کوئی غیب نہیں جانے آسانوں اور زمینوں میں سے مراللہ) کا فرہوجائے گا؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ اس کے کلام میں احمال کی وجہ سے اس کو مطلقاً کا فرنہیں کہا جائے گا، چنانچے علامہ امام ابن حجر کھتے ہیں :

''جب کوئی شخص کے کہ مومن غیب جانتا ہے تو اس سے اس کی تفصیل معلوم کی جائے گی اور اگروہ بیہ کے کہ اس قول سے میری مراد بیہ کہ بعض اولیاء اللہ کو اللہ تعالیٰ بعض مغیبات کا علم عطا فرما تا ہے تو اس کا بی قول مقبول ہوگا، کیونکہ بیہ بات عقلاً جائز ہے اور نقلا ٹابت اور واقع ہے، کیونکہ بیاولیاء اللہ کی ان کرامات میں سے ہے جو شار سے باہر ہیں، پس بعض اولیاء اللہ خطاب سے غیب کاعلم رکھتے ہیں، بعض کے لئے پردہ اُٹھا دیا جا تا ہے اور بعض کے لئے پردہ اُٹھا دیا جا تا ہے اور بعض کے لئے لوح محفوظ کود کھے لیتے ہیں''۔

#### (مولاناروم فرماتے ہیں:

## لورٍ محفوظ است پیشِ اولیاء آنچه محفوظ است محفوظ از خطا)

اس سلسلے میں حضرت خضر کے بارے میں قرآن پاک کابیان کافی ہے،اس بناپر کہ انہیں ولی مانا جائے جیسے کہ جمہور علاءاور تمام عرفاء سے منقول ہے،اگر چہ زیادہ صحیح یہی ہے کہ وہ نبی تھے،اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے متعلق روایتوں میں آتا ہے کہ انہوں نے اپنی اہلیہ محتر مہ کے بارے میں خبر دی کہ ان کے ہاں لڑکا پیدا ہوگا، چنانچہ اس طرح ہوا۔

(مؤطا کے حوالے سے بیہ بات گزر چکی ہے کہ انہوں نے لڑکی کی خبر دی تھی اور لڑکی ہی پیدا ہوئی۔ شرف قادری)

اک طرح حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ کے بارے میں ہے کہ انہوں نے حضرت ساربیا وران
کے لشکر کے بارے میں انکشاف کیا جب کہ ملک عجم میں تھے، اور حضرت امیر المؤمنین اس وقت مدینہ منورہ میں منبر
پر جمعہ کا خطبہ ارشاد فر مار ہے تھے تو آپ نے یا شاریکۂ الجبک (اے ساربیا پہاڑکی طرف سے بچو) کہہ کر حضرت
ساربیکو دشمن کی کمین گا ہوں سے بروقت خبر دار کر دیا جہاں سے وہ حملہ کر کے مسلمانوں کی زیخ کنی کرنا چاہتے تھے،
اور حضور سائلین نے حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کے بارے میں فرمایا کہ وہ میری اُمت کے کھڑے ش ہیں جنہیں
الہام کیا جاتا ہے۔

اوررسالہ قشیریہ اورعوارف المعارف امام سپروردی وغیرہ کتابیں ایسے بے شار واقعات سے بھری ہوئی بیں جن بیں الیسے ہے، مثلاً بعض اولیاء اللہ کا بی قول کہ بیں جن بیں الیسے واقعات ہیں جن کا تعلق غیب سے ہے، مثلاً بعض اولیاء اللہ کا بی قول کہ بیں کل ظہر کے وقت فوت ہو جاؤں گا اور ایسا ہی ہوا، اور جب وفن کرنے کے بعد ان کی دونوں آئکھیں کھولنے پر وفن کرنے والے نے پوچھا کہ کیا تم مرنے کے بعد زندہ ہوگئے ہو؟ تو اس اللہ کے ولی نے جواب دیا کہ میں زندہ ہول اور اللہ تعالیٰ کا ہرمحت زندہ ہوتا ہے۔ ۔

ہرگز نمیرد آنکہ دلش زندہ شد بعثق شبت است برجریدۂ عالم دوامِ ما قاضی شوکانی ککھتے ہیں (جیسا کہ پہلے بھی ان کا بیان گزراہے) کہ : " جب بیر ثابت ہوگیا تو اَب کوئی رکاوٹ اور مانع نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بعض نیک بندوں کو بعض غیوں کے بتلانے کے لئے خاص فرمالے جواس نے اپنے رسول کے لئے فام فرمالے ہواس نے اپنے رسول کے لئے فلا ہر کئے ہیں اور رسول مکا لیکنے آمت کے بعض افراد کے لئے فلا ہر فرمائے اور بعض افراد نے دوسرے حضرات کو بیامور بتلائے ، پس صالحین کی کرامات اس تقبیلے سے ہیں ، اور سب بواسطۂ رسالت رب تعالیٰ کا فیض ہے"۔

### (محمه بن على شوكاني: فتح القدير بمطبوعة وارالمعرفة: ح ٥٥ ص١١١٣)

بلکہ بیرتو آج بھی ممکن ہے کہ اللہ رب العزت حضرت محمد مصطفے علیہ التحیۃ والثناء کے واسطے سے مختلف علوم کا فیضان اپنے بعض نیک ہندوں پر فرمادے کیونکہ اس میں کوئی شرعی اور عقلی استحالہ ہیں ہے۔

امام فخرالدين رازى رحم الله تعالى فرماتے بين:

'' حضور مالینی نے فرمایا میں اپنے رب کے پاس رات بسر کرتا ہوں ، وہ مجھے کھلاتا پلاتا ہے ، اس معنی کے اعتبار سے ہمارا عقیدہ ہے کہ جو شخص عالم غیب کے احوال کا زیادہ علم رکھتا ہے اس کا قلب زیادہ توی ہوتا اور اس میں کمزوری کم ہوتی ہے اس لئے حضرت علی بن ابی طالب کرم اللہ وجہ الکریم نے فرمایا: واللہ! میں نے خیبر (کا دروازہ) قوت جسمانی سے نہیں بلکہ قوت ربانی سے اُ کھاڑا تھا ، اور بیاس لئے تھا کہ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کی نظراس وقت عالم اجسام کی طرف نہیں تھی اور فرشتے عالم کبریا کے انوار و تجلیات آپ کے دل پر ڈال رہے تھے اور آپ کی روح کو ملکوتی ارواح کے جواہر کے ساتھ مشابہت سے قوت حاصل ہوگئی اور اس میں عالم قدس کی روشی حکے تھے جن پر دوسرا شخص قا در نہیں تھا۔

آپ ایسے ایسے کا موں پر قدرت رکھتے تھے جن پر دوسرا شخص قا در نہیں تھا۔

#### مزيدلكھتے ہيں:

''اورایسے بی جب بندہ طاعات پر پابندی اور مواظبت کرتا ہے تو اس مقام کو پالیتا ہے جس کے متعلق اللہ تعالیٰ فرما تا ہے میں اُس کے کان اور آنکھ بن جاتا ہوں ،اور جب جلالِ خداوندی کا نوراُس کی آنکھ ہوجاتا ہے تو پھروہ دُورونز دیک کو بکسال سنتا ہے ،اور جب اللہ کا نوراس کی آنکھ بن جاتا ہے تو قریب اور بعید کود بھتا ہے ،اور جب یہ نوراس بندے کے ہاتھ بن جاتا ہے تو وہ مشکل اور آسان سب میں تصرف پر قا در ہوجاتا ہے''۔

(محمه بن عمر بن مسين رازي بفسيركبير: مطبعه بهيه مصر: ١٢٥-١٠١٥)

### حضرت ملاعلی بن سلطان قاری رحمه الله تعالی فرماتے ہیں:

"جاننا چاہئے کہ رسول اللہ کا اللہ علی اللہ علی اللہ موسی کی فراست سے ڈرواس کئے کہ وہ اللہ تعالی کے نور سے دیکی ارباب ہے" پھرآپ نے بیآ یہ تلا تعلی اللہ تعالی عنہ سے روایت کیا ہے، موقع کی فراست کے لئے نشانیاں ہیں) ترفدی نے اسے ابوسعید خدری رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت کیا ہے، موقع کی مناسبت سے یہاں اس بات پرآگاہ کرنا بھی ضروری ہے کہ فراست کی تین شمیں ہیں، فراست ایمانیہ اور بیاس مناسبت سے یہاں اس بات پرآگاہ کرنا بھی ضروری ہے کہ فراست کی تین شمیس ہیں، فراست ایمانیہ اور بیاس فور کے سبب حاصل ہوتی ہے جے اللہ تعالی بندے کے دل میں ڈال دیتا ہے، جس کی حقیقت بیرہے کہ وہ ایک ایمان امر ہے جو دل پر اس طرح تیزی سے وار د ہوتا ہے جیسے شیرا پینے شکار پر جست لگا کر حملہ آور ہو، اس مناسبت سے اس کو فراست کہتے ہیں، اور بی فراست تو تو ایمانی کے مطابق تو کی اورضعیف ہوتی ہے، اور جس قدر کسی کا ایمان مظبوط ہوگا اسی قدر وہ فراست میں گیا ہوگا، ابوسلیمان دارانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ فراست مکا ہوئی نفس اور معاند غیب سے عبارت ہے اور وہ ایمان کے مقابات میں سے ایک مقام ہے، انتہا ۔"

(على بن سكال محدقارى: شرح فقداكم بمطبوعه مصطفى البابي مصرص ١٨٠)

شیخ مشائخ ہند حضرت شاہ ولی اللہ محدّ ث دہلوی فرماتے ہیں :

'' جب اس نفس کی ملکوتی قوت کا غلبہ ہوتا ہے اور حیوانی قوت مفلوب بلکہ فنا ہوجاتی ہے تو قلب میں بیا نقلاب برپا ہوتا ہے کہ وہ رُوح بن جاتا ہے اور مجاہدہ سے نجات پالیتا ہے، چنا نچہ دل کوتین کے بغیر بسط اور بغیر قاتی (اضطراب و پریشانی ) کے اُلفت حاصل ہوتی ہے، بندے کی عقل سرا پا کمال بن جاتی ہے اور عام طریقے سے ہٹ کر فراست، کشف اور الہام وغیرہ کے ذریعے کمالات اور علوم غیبیہ حاصل کرتی ہے''۔ (ترجمہ فارسی عبارت)

(شاه ولى الله محدث ولموى: تمعات بمطبوعة شاه ولى الله اكا وى محيد رآبا و (سنده) بص ١٠٩)

#### نيزلکھتے ہيں :

'' اور نقشبند میہ کے عجیب تصرفات ہیں مثلاً کسی مطلوب پر توجہ کا مرکوز کرنا اور اس مقصد کا توجہ کے موافق ہونا، طالب کے دل میں اثر کرنا، مریض سے بیاری وُ ورکرنا، گنہگار پر توبہ کا القا کرنا، لوگوں کے دلوں میں تصرف کرنا تا کہ وہ محبت واحترام کرنے لگیں، اور ان کی عقلوں میں کاروائی کرنا کہ ان میں بڑے بڑے واقعات نقش ہوجا کمیں، زندوں اوروصال فرمانے والے اہل قبور بزرگوں کی نسبت پرمطلع ہونا، لوگوں کے دلی خطرات اور دلوں میں پیدا ہونے والے خیالات پرآگاہ ہونا، سنتقبل کے واقعات کومنکشف کرنا اورآئندہ پیش آنے والے مصائب وبلیات کودور کرناوغیر ذلک کمیکن ہم بطور نمونہ چند ہاتوں کے ذکر پراکتفاء کرتے ہیں''۔

(شاه ولى الله محدّ شروبوي: قول الجميل: مطبوعه راحي ص ١٠١١٠١)

اورسب سے بڑھ کر عجیب بات وہ ہے جوشاہ ولی اللہ محد ث دہلوی نے دو تھیمات 'میں کھی ہے ، فرماتے ہیں :

" لیس میں آج خاموثی کے باوجود گویا ہوں ، خلاصۂ کلام ہیہ ہے کہ میں کیے بعد دیگرے اسرار وتجلیات اور علم ومعرفت کے میدانوں کو عبور کرتا ہوااہم رحمٰن تک پہنچا جو کہ تمام تجلیات کا اصل اور مرکز ہے ، سومیں اس (اسم رحمٰن)

کے ذریعے بلندترین مقام پر پہنچا ، اور جب بیاسم گرامی میری ذات میں جلوہ گر ہوا تو میں نے ہرعلم ، ہرمقام اور ہر وہ کمال دیکھا جو پہلے انسانی فردکو حاصل ہوا ، میری مراد صرف بیآ دم ہی نہیں بلکہ پہلے آ دم سے لے کرا خیرتک جب دنیا فنا ہوجائے گی اور آسمان بھٹ جا تھی ، ان تمام انسانوں نے جو جوعلوم ، کمالات اور مقامات اور مراتب حاص کے ، خواہ اِس دنیا میں حاصل ہونے یا قبر میں ، روز حساب یا جنت میں ، میں نے ان تمام کمالات کا اس طرح ماصل ہو نے یا قبر میں ، روز حساب یا جنت میں ، میں نے ان تمام کمالات کا اس طرح مالیا کہ کوئی امر کسی امر سے مزائم نہیں ہے ، (یہاں تک کہا کہ ) میں نے تمام افلاک ، معادن ، اشجار ، بہائم ، مالانک کا محادن ، اشجار ، بہائم ، مالانک کا موجودات کے کمالات کا محال احلہ کرلیا۔

(پھریہاں تک فرمایا) پس جس نے مجھے جانچا پر کھااس نے میرے لئے کوئی کمال نہیں پایا بلکہ میں خود کمال ہوں اور مجھ میں کمال ہے میرے ہاتھ، پاؤں، چہرہ اور سینہ سب کمال ہی تو ہیں، میں اپنے کمال کے مطابق قبر میں واخل ہوا اور میں ہر کمال کواپنے اندر داخل ہوتے ہوئے و کیھنے کا منتظر ہوں، شاید میرا وجود قیامت ہے جو کمالات کے این دیکھیں کر کہ میں یہ ہمیں یہ ایس میں معاہد میں جنہ میں دیا ہے۔

کئے قائم ہوئی ہے،اورہمیںا پیےاسرارورموزمعلوم ہیں جنہیں ہم بیان کرنے کے ہیں، میں کہتا ہوں: و دورہ کا تعلیم میں کہتا ہوں:

وَعِنُدِيْ عُلُومٌ لَّ يَكَادُ يُحِيطُهَا سَمَاءٌ وَلَا بَرَّ وَّ بَحْرٌ وَّ سَاحِلُ وَلٰكِنَّ آبُنَاءَ الزَّمَانِ وَ جَدُتُّهُمُ تُساوِیُ لَدَیْهِمُ عَاقِلٌ ثُمَّ خَافِلُ تُساوِیُ لَدَیْهِمُ عَاقِلٌ ثُمَّ خَافِلُ

(اورمیرے پاس اینے علّوم ہیں کہ آسان ،خشکی ،سمندراورکو کی ساحل ان کا احاطہ ہیں کرسکتا ،کیکن میں نے اہل زمانہ کوالیہا پایا کہ ان کے نز دیک عالم اور جاہل برابر ہیں ) (شاه ولى الله وبلوى: تقييمات: حيراً بإن سنده: ٢٥-٩٨ ٥٠)

ہاں! جولوگ اولیاء بلکہ انبیاء کرام علیہم السلام کے علوم میں تنقیص کرتے رہتے ہیں، کہاں ہیں؟ ہم

پوچھتے ہیں کہ وہ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب دبلوی پر کیا تھم لگا کیں گے؟ اُنہوں نے اپنی ذات کے لئے ایسے علم کا
دعویٰ کیا ہے جو تمام اشیاء کوا حاطۂ تامہ کے ساتھ محیط ہے، اگر اس کے باوجود شاہ ولی شاہ صاحب تمہارے نزدیک
موحد ہیں تو پھر دریا فت طلب امریہ ہے کہ (اس طرح کاعلم) اگر امام احمد رضا پر بلوی اور ان کے پیروکار بلکہ تمام
علائے اسلام حضور نبی کریم منگالی کے لئے ماکان وما یکون کاعلم ثابت کرتے ہیں (اور وہ بھی مستقل اور ذاتی نہیں
بلکہ) اللہ تعالیٰ کے بتلا نے سے، تو انہیں کیوں مشرک قرار دیا جا تا ہے؟

شاه ولی الله محدّ ث دہلوی وہ شخصیت ہیں جن کے علم وفضل اور بزرگی کے علماء اہل سنت، دیو بندی اور لا مذہبی ( یعنی غیر مقلدین ) سبھی معتر ف ہیں، شاہ اسلامیل دہلوی ان کے متعلق لکھتے ہیں :

"قبلة ارباب محقيق اور كعبهُ اصحابِ تدين مري مراد حضرت شاه ولى الله قدس سرة سے بـ"-

( المحين على و بلوى: صراط متنقيم ( فارى): مكتبه سلفيه، لا جور: ص ١١)

نيزلكھة بين:

" قدوة الاولياءاورز بدهٔ ارباب صفاء يعنى حضرت شاه د في الله" \_

(محمدا العيل وبلوى صرافي تقيم (فارى): مكتبه سلفيه الاجور اس ١١٧)

اَبِعلم غیب کے متعلق سراج الہندشاہ عبدالعزیز محدّ ثدہ ہلوی کا بیان بھی پڑھ کیجئے ، وہ فرماتے ہیں: ''موجوداتِ نِفس الامریہ پراطلاع خواہ وہ لوحِ محفوظ کے نقوش کا مطالعہ کرنے سے حاصل ہویا اس کے بغیر، بہر صورت اللہ تعالیٰ کے ولیوں کو حاصل ہے، اور لوحِ محفوظ کے نقوش کا مطالعہ بعض اولیاء کرام سے تو اتر کے ساتھ منقول ہے''۔ (ملخصاً)

(شاه عبدالعزيز محدّ ش و بلوي تفسير فتح العزيز: ج تنارك الذي طبعي و بلي جس٣٧)

برصغیر پاک وہند کے دیو بندیوں اور لانہ ہموں (غیرمقلدوں) کے امام شاہ اساعیل دہلوی لکھتے ہیں: '' اور اس طرح جب پارسا لوگوں کے قلوب ماسویٰ اللہ سے منہ پھیر لیتے ہیں اور غفلت کے زنگ سے پاک صاف ہوجاتے ہیں تو ان کی مثال آئیوں کی طرح ہوتی ہے، مثلاً جب کوئی شئے اللہ تعالیٰ کی بارگا واقدس میں مقدر

## ہوتی ہےتواسے اکثر صالحین واقع ہونے سے پہلے ہی نیندیا بیداری میں دیکھ لیتے ہیں'۔

### (محماساعيل وبلوى: صراط تنقيم (فارى) بمطبوعه مكتبه سلفيه الاجور اص ١٣٧)

مولوى انورشاه كشميرى ديوبندى لكهة بي :

'' پھر جاننا چاہئے کہ اولیاء کرام جن چیز وں کواس دنیا میں موجود ہونے سے پہلے ہی دیکھ لیتے ہیں ان اشیاء کا بھی ایک شم کا وجود ہوتا ہے، جیسے حضرت بایزید بسطا می ایک مدرسہ کے پاس سے گزرر ہے تھے اور ہوا جھونکا آیا تو فر مایا اس ہوا میں مجھے اللہ تعالیٰ کے کامل بندے کی خوشبومسوس ہوتی ہے، چنانچہ وہاں سے شخ ابوالحن خرقانی پیدا ہوئے، اور جسیا کہ حضور نبی کریم مظافیظم نے فر مایا! میں یمن سے اللہ تعالیٰ کی خوشبو پاتا ہوں، چنانچہ وہاں سے حضرت اولیس قرنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ پیدا ہوئے'۔

(محمدانورشاه شمیری فیض الباری:مطبعه تجازی ، قاہرہ: ج۱:۲۰۰۰)

ایک منصف مزاج قاری سے اُمید ہے کہ وہ اُن نصوص کود کیھنے کے بعد جوآیات مبارکہ احادیث طیبہ اور اہل سنت اور دیو بندیوں غیر مقلدوں کے اماموں کے اقوال سے پیش کی گئیں، یہ فیصلہ کرے کہ امام احمد رضا بریلوی علم غیب کے مسئلہ میں کوئی الگ اور منفر درائے نہیں رکھتے بلکہ ان کی دلیل قرآن وحدیث اور بڑے بڑے جلیل القدر صوفیاء کرام، فقہائے عظام ، محدثین اور مفسرین کی تصریحات ہیں۔

احسان اللی ظہیرنے جواپی کتاب(البریلویہ) میں بیدعویٰ کیا ہے کہ بیانا ماحمد رضا کی ایجاد کردہ بدعت ہےاوروہ اس میں منفرد ہیں، قارئین نے خود فیصلہ کرلیا ہوگا کہ کیسا صرتح بہتان ہےاوروہ شخص انصاف کی حدوں کوکس طرح بچلا نگ گیا۔

حضرت عبدالله ابن مسعود رضی الله تعالی عندراوی بین که نبی اکرم منافید نمی نفر مایا:

"شین علم کاشپر ہوں اور ابو بکراس کی بنیاد بیں ،عمراس کی چارد بواری بیں ،عثمان اس کی حجیت
بیں ، اور علی اس کا دروازہ بیں ،ان چاروں (خلفائے راشدین علیم الرضوان) کے حق میں
کلمہ خیر ہی کہؤ'۔